
Sociocriticism

XXXIX-1 | 2025 
Actualité de la sociocritique et étude des fictions d’Edmond Cros

Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et
tournant décolonial. Convergences et
perspectives : hommage à Edmond Cros,
Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-
89378-4
François-Xavier Guerry

http://interfas.univ-tlse2.fr/sociocriticism/4124

Référence électronique
François-Xavier Guerry, « Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial.
Convergences et perspectives : hommage à Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p.
ISBN : 978-3-631-89378-4 », Sociocriticism [En ligne], XXXIX-1 | 2025, mis en ligne
le 27 juillet 2025, consulté le 29 juillet 2025. URL : http://interfas.univ-
tlse2.fr/sociocriticism/4124



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et
tournant décolonial. Convergences et
perspectives : hommage à Edmond Cros,
Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-
89378-4
François-Xavier Guerry

PLAN

Une définition non univoque du sujet (culturel colonial / post / dé/colonial
/ dialogique)
Pluralité des mémoires et des identités dans la littérature diasporique
Histoire(s) colonial(e)s : des utopies et des hommes
Autres enjeux décoloniaux : aspects lexicaux, médiatiques et
socioéconomiques…

TEXTE

Ce qui retient l’attention, d’emblée, c’est, outre l’amplitude et la
densité conceptuelle de cet ouvrage quadripartite dirigé par Assia
Mohssine (Université Clermont Auvergne), la cohérence de
l’ensemble. Que le lecteur, qui aurait pu être, comme nous dans un
premier temps, impressionné, voire intimidé par la complexité, le
caractère potentiellement polémique et l’actualité parfois brûlante
des sujets abordés, se rassure  : tout est fait pour faciliter
l’appréhension progressive de ces champs d’un abord peut-être
malaisé, pour le néophyte du moins, que sont le tournant décolonial
et la sociocritique, ici étudiés en regard l’un de l’autre. On nous invite
à un dialogue entre les apports du collectif latino-américain
Modernité/Colonialité et l’approche sociocritique, dont Edmond
Cros (1931-2019), à qui il est rendu ici un hommage sincère et appuyé,
a été l’un des pionniers dans les années 1970, autour des questions et
des paradigmes liés au colonialisme et à la décolonisation, de leurs
implications multiples, épistémologiques au premier chef, et de leurs
applications pratiques. Bien plus qu’une simple entrée en matière, la
présentation d’Assia Mohssine est une véritable porte d’entrée

1



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

théorique, ô combien éclairante, à ces deux champs de recherche, à
leurs objets d’étude et à leurs méthodologies respectives, que nous
découvrirons chemin faisant, et une justification de l’intérêt et de la
pertinente de l’ouvrage qu’elle a coordonné : le point de contact entre
ces deux disciplines est à chercher, en particulier, dans l’idée que
subsistent dans les temps présents des mécanismes
d’assujettissement inhérents à la colonialité −catégorie conceptuelle
qu’Edmond Cros n’emploie pas, mais que tout appelle dans ses
travaux−, des discours et des représentations de l’autre qui en sont
imprégnés.

Une définition non univoque du
sujet (culturel colonial / post /
dé/colonial / dialogique)
La première partie s’ouvre, comme il se devait, sur une contribution
d’Edmond Cros, remaniée peu de temps avant sa mort, relative aux
représentations textuelles et iconographiques de l’altérité, laquelle,
conclut-il, demeure «  irréductible à une représentation allogène  »
(53). Partant de l’analyse d’une missive écrite en 1493 par Christophe
Colomb dans laquelle celui-ci dépeint, notamment, les habitants de
l’île La Española, il montre en effet qu’aucun cadre conceptuel
préexistant n’est en mesure d’incorporer l’autre dans sa singularité  :
l’émergence de ce qu’il nomme le « sujet culturel colonial », aussi bien
du côté du colonisé que du colonisateur, ne peut se faire qu’au prix de
l’absorption  réciproque  −non sans perdre de vue le caractère
unilatéral des violences exercées, cela va sans dire− de catégories
exogènes au sein des catégories, discursives en particulier, originelles
et, subséquemment, de distorsions, pour ne pas dire de l’explosion
des premières comme des secondes. Dans cette dialectique du
semblable/dissemblable qui se fait jour, le sujet en question est voué
à intérioriser de façon irréversible, en même temps que l’altérité… de
l’autre, sa propre altérité.

2

Dans la deuxième contribution, qui tient autant de l’essai que de
l’article, la philosophe Seloua Luste Boulbina, s’attachant à penser la
décolonisation, poursuit la réflexion amorcée par Edmond Cros sur la
question de l’assimilation de l’altérité (horizon inatteignable, selon lui,

3



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

nous l’avons dit) ou plutôt, en l’espèce, de son contraire, de l’exclusion
de l’autre et du traitement anthropémique dont il fait l’objet, pour le
dire en termes lévi-straussiens, dans certaines sociétés. La
décolonisation de la société française et d’autres qui lui ressemblent,
a pour condition sine qua non l’abandon de ce paradigme de
l’anthropémie et de ce qui y est sous-jacent, l’inessentialisation
racialisante qui se perpétue bien après l’autonomisation ou
l’indépendance des anciennes colonies, et se concrétise dans la
survivance −postcoloniale donc− de pratiques de subalternisation et
d’infériorisation (en un mot, de colonialité), fondées sur un monopole
rationaliste que le Nord s’est autoarrogé, un sentiment de supériorité
et l’existence de privilèges à la fois matériels et, digue plus dur à
abattre, psychologiques. Il appert dès lors que la différence entre
postcolonial et décolonial est abyssale, que l’un ne va pas forcément
de pair avec l’autre.

Et c’est de ce passage du premier au second, qui se cristallise
notamment à travers la création de la revue Nepantla (2000), qu’il est
question dans l’article de Stéphane Dufoix, ainsi que d’une application
pour ainsi dire concrète du concept de décolonisation, en
l’occurrence celle qui ressortit au savoir ou aux savoirs dans le champ
des sciences humaines et sociales en particulier. La déconstruction —
réalité sur laquelle certains secteurs médiatiques et culturels tirent
depuis quelques années à boulets rouges — dont ces dernières sont le
fer de lance depuis Mai 68 ne pouvait pas ne pas les concerner. Ou,
pour le dire autrement, la décolonisation politique ne pouvait pas ne
pas s’accompagner d’une volonté (non uniforme, certes) de
décoloniser la pensée et de battre en brèche certaines dépendances,
communément insidieuses, à l’endroit de l’épistémologie occidentale
tenue pour modèle universaliste. Stéphane Dufoix en distingue trois
formes  : 1.  la décolonisation de l’esprit ou le désir d’instaurer une
sociologie latino-américaine, asiatique, africaine… libre, authentique,
déprise de l’emprise occidentale, c’est-à-dire une sociologie
postcoloniale  ; 2. la décolonialisation, qui va un cran plus loin si l’on
peut dire, s’incarne en particulier dans le groupe
Coloniality/Modernity, qui aspire à ce que la critique de
l’eurocentrisme épistémique se fasse par le biais des savoirs
subalternisés et l’éclosion d’une sociologie sudiste et décoloniale (76),
et non pas, comme cela a pu se faire, à partir d’une perspective

4



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

eurocentrique  ; 3. la décolonie, enfin, apparaît comme une quête ou
un horizon souhaitable, en vertu duquel l’universalité des savoirs se
fabriquerait collectivement, à partir des spécificités culturelles et
sociales, l’articulation des différences, et le respect des capacités
émiques et étiques de chaque langue.

D’un sujet à l’autre (tel est le titre de la première partie de l’ouvrage),
Dionísio Vila Maior s’intéresse au moi en tant qu’instance discursive
dans la pensée de Mikhaïl Bakhtine. L’intériorisation de l’altérité (celle
d’autrui et la sienne propre) dont parlait Edmond Cros ne revêt pas ici
le même caractère tragique et circonstanciel (lié au contexte
colonial) : elle est présentée comme condition première et nécessaire
à la perception que chaque individu a de lui-même, et à son existence
même, sur le plan esthétique et culturel, en particulier. Cette
conception non unitaire du sujet, dialogique en somme, est mise en
relation avec le goût du poète Fernando Pessoa pour les
hétéronymes, autant de sujets poétiques autonomes, autant d’autres
moi(s). Cette conception plurielle du sujet, aussi bien chez le
théoricien russe que chez l’écrivain portugais, suppose donc une
interaction constante avec les autres et revient à reconnaître la
composante sociale et idéologique du processus de formation de
toute conscience individuelle.

5

Dans leurs contribution respectives, Alfonso Rodríguez Manzano et
Catherine Berthet-Cahuzac se livrent à une analyse combinée et
contrastive de la notion de sujet telle qu’elle se fait jour dans le
tournant décolonial, ensemble de textes écrits par des enseignants-
chercheurs latino-américains et caribéens pour la plupart (au nombre
desquels se trouvent Arturo Escobar, Nelson Maldonado-Torres,
Ramón Grosfoguel, Walter Mignolo, Santiago Castro-Gómez et la
chicana Gloria Anzaldúa), et la notion de sujet culturel colonial
(exposée dans le premier article) dans la théorie sociocritique
d’Edmond Cros. Nonobstant les points de contact évidents entre
l’approche du groupe Modernité/Colonisation et de celle de l’Institut
International de Sociocritique, à commencer par un même intérêt
porté à la construction des rapports de force et de domination
consécutifs à la rupture que représente l’année 1492, à l’origine de
l’eurocentrisme (pour les uns) et de l’épistémè de la différence (pour
l’autre), la possibilité de leur jonction et donc, en dernière ressort, de
l’affleurement de ce qui serait un sujet culturel décolonial, achoppe à

6



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

plusieurs égards. Alors que l’universitaire français puise décisivement
chez Jacques Lacan, notamment pour ce qui concerne l’impossibilité
de toucher à la vérité du sujet, les tenants du tournant décolonial,
eux, s’opposent fermement à la psychanalyse, parce que, tout critique
qu’elle est envers la notion de sujet eurocentré, le ciment
épistémologique sur lequel elle repose n’en demeure pas moins
colonial. Par ailleurs, alors qu’Edmond Cros regrette l’effacement
progressif de la notion de «  lutte des classes  », plus d’actualité que
jamais selon lui, les penseurs décoloniaux tendent à lui préférer la
notion de race (dans son acception sociologique) et de genre, et ont
une autre conception de l’identité.

Fort de son propre positionnement critique au sein des courants
postcoloniaux et décoloniaux dans lesquels il s’inscrit, Clément
Animan Akassi, revendique une «  contre-épistémologie de versant
africain  » (126), qui, loin de se cantonner aux seuls supports écrits,
prend en compte la tradition orale, les gestes et tout ce qui compose
la production culturelle africaine, historiquement invisibilisée. Ce
processus de décolonisation de l’archive et, plus largement, des
imaginaires qui se tissent autour de et en Amérique latine, entend
redonner au sujet colonisé africain la juste place qui est la sienne.
Après avoir mis en évidence certaines limites des théories
postcoloniales et décoloniales, et notamment le présupposé
discutable selon lequel la fin des pratiques coloniales et d’un certain
imaginaire subalternisé pourraient coïncider simplement et
diachroniquement avec l’abolition de l’esclavisation et la survenue des
indépendances (ce que Seloua Luste Boulbina pointait déjà du doigt
dans son article), il s’arrête sur le concept de Muntu africain, tel que
se l’approprie Manuel Zapata Olivella, propre à décoloniser
l’imaginaire du Nord Global, mais aussi, et surtout, à mettre à bas le
monopole de la pensée dominante blanche et occidentale au sein
même du continent latino-américain et chez certains penseurs du
Sud Global. Cet auteur prolixe, défini comme sujet colonisé africain
de Colombie et injustement écarté du panthéon de la pensée latino-
américaine, s’insurge contre la promotion d’un faux métissage,
synonyme en réalité de blanchissement de l’Amérique latine, et, à
travers ces discours tenus par des auteurs latino-américains eux-
mêmes (José Vasconcelos et Gilberto Freyre, notamment), la
persistance de la hiérarchie des classes et des races héritée du

7



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

système esclavagiste et colonial, et l’occultation d’une identité
africaine ou, plutôt, des identités africaines.

Si les contributions de cette première partie ont en commun une
même volonté de décoloniser l’épistémologie, de déconstruire
certains imaginaires et modèles discursifs coloniaux, certaines
logiques de domination durables sur le continent latino-américain (et
au-delà), elles mettent également l’accent sur la diversité des
conceptions de ce que l’on entend par sujet, et sujet postcolonial
(entendu en termes purement temporels) en particulier, révèlent des
points de vue divergents difficilement (ré)conciliables entre théories
décoloniales et postcoloniales, entre le tournant décolonial et
approche sociocritique, et soulèvent des questions transversales
auxquelles les uns et les autres donnent des réponses différentes  :
quelle place accorder aux apports épistémologiques occidentaux, et
faut-il leur accorder une place  ? En termes de savoirs et de
disciplines historiquement et symboliquement situés, quelle place
accorder, plus spécifiquement, à la psychanalyse dans la définition du
sujet dé/colonial  ? Quelle place respective à la notion de lutte des
races et comment l’articuler à celle de lutte des classes ?

8

Pluralité des mémoires et des
identités dans la littérature
diasporique
La deuxième partie de l’ouvrage passe en quelque sorte de la théorie
à son application dans le champ littéraire (entendu au sens large), ce
que l’article de Clément Animan Akassi avait amorcé. Vincent Parello
remonte aux origines — hispaniques — mêmes de l’anti-impérialisme
moderne à travers la figure de l’humaniste d’Estrémadure Pedro
Valencia et de son traité Consideraciones acerca de enfermedades y
salud del Reino écrit dans le premier tiers du XVII  siècle. Il met le
piteux état dans lequel se trouve l’Espagne, corps malade qu’il analyse
et auquel, en bon arbitrista, il essaie de remédier, sous le compte de
cette volonté, née sous le règne des Rois Catholiques, d’étendre les
frontières du royaume de Castille et la tentation constante de muer
ce dernier en empire. Dans cette condamnation ferme de la guerre de
conquête et de tout joug étranger, fût-il castillan, sur d’autres

9

e



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

nations, il est mutatis mutandis, et avec les réserves évidentes que
l’on imagine, le lointain héritier des instigateurs du tournant
postcolonial que la première partie de l’ouvrage met à l’honneur. Il
n’en est pas moins un homme de son temps et, pacifiste convaincu, il
reconnaît l’opportunité de la guerre juste, lorsqu’elle se mène contre
les maures, dans le cadre d’une éternelle Reconquête.

Il est toujours question dans l’article suivant de l’Amérique, mais de la
partie septentrionale du continent cette fois, de la situation
postcoloniale canadienne et des populations autochtones. Juan de
Dios Torralbo Caballero se penche sur le discours décolonial de
l’écrivaine Emily Pauline Johnson (1861-1913), dont l’histoire et la
double culture nous ont fait penser à El Inca Garcilaso, né d’une ñusta
et d’un conquistador espagnol. Fille d’un chef iroquois et d’une
Anglaise, celle que l’on surnommait La Princesse Mohawk en appelle
dans ses écrits poétiques (pour l’essentiel) et ses performances orales
à une fraternité probablement idyllique entre colonisateurs
britanniques et colonisés et à une idée de métissage à l’opposé de
celle de Vasconcelos décortiquée par Animan Akassi dans la
contribution précédente. Cette identité indigène qu’elle a à cœur de
mettre en scène dans ses spectacles et d’exalter dans ses
compositions, dont deux sont ici analysées, entre en dialogue, et non
pas en conflit, avec la composante européenne de son être. Elle
condamne les ignominies commises vis-à-vis des Indiens, donne une
voix à ceux qui n’en avaient pas et, ce faisant, les fait entrer dans le
canon littéraire canadien dont ils étaient exclus jusqu’alors.

10

Dans la contribution qui suit, Maribel Corbi continue de creuser la
question de la mémoire d’un peuple invisibilisé et supplicié, celle du
peuple haïtien. Sous la plume de la romancière Marie-Célie Agnant,
Emma, son alter ego fictionnel peut-être, est la personnification
même de l’île caribéenne dont elle est originaire, l’incarnation
diégétique des maux et des stigmates d’un passé négrier toujours
vivace, la gardienne et le réceptacle du traumatisme d’une
communauté toute entière qu’elle charrie avec elle. Mémoire
individuelle et mémoire collective s’enchevêtrent inextricablement
dans le témoignage de cette femme noire immigrée au Québec, que
l’absence de perspectives et la permanence de pratiques de
domination dans un pays a priori libre, désormais, de toute tutelle
coloniale, permanence dont plusieurs articles de la première partie

11



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

de cet ouvrage rendent compte, ont rendue malade (littéralement).
Flore se fait l’interprète (c’est son métier), l’intermédiaire et l’exégète
des propos en créole de celle que le psychiatre MacLeod,
représentant d’un savoir occidental qui se veut hégémonique et que
le doute n’atteint pas, tient pour démente et irrécupérable,
perpétuant par là même une sujétion vieille de plusieurs siècles, à la
fois physique et symbolique. À travers elles, c’est un peuple, réduit au
silence depuis des générations, qui retrouve tant bien que mal la
parole, et des mémoires oubliées qui refont surface, des mémoires
qui s’amalgament à d’autres, dans cet Montréal multiculturel qui en
est plein.

C’est cette même « dualité culturelle » (215) qu’explore Gérald Preher
dans le récit fragmenté à la première personne Annie John (1985), de
Jamaica Kincaid, dans lequel l’héroïne éponyme raconte huit années
de son enfance passées à Antigua, et, notamment, quelques moments
d’une éducation marquée du sceau de l’empire britannique et de
l’église anglicane. Observant avec distance (distance temporelle,
géographique et critique) la petite fille qu’elle n’est plus et
discréditant un héritage colonial qu’elle n’a pas choisi, la narratrice se
révèle à elle-même à travers la parole et, à l’instar de son île natale,
émancipée au début des années 1980 mais faisant partie du
Commonwealth, elle s’est « décolonisée » vis-à-vis de la mère-patrie,
et de sa propre mère, non sans que cela donne lieu à quelques
insolubles tiraillements et contradictions — à commencer par le fait
qu’elle s’installe en Angleterre, ce pays honni de mère en fille. Elle
prend conscience, en particulier, que c’est moins la couleur effective
de sa peau qui fait d’elle une personne noire que les yeux d’autrui qui
se posent sur elle. Cette déconstruction de l’imaginaire occidental
aboutit à une relégation du centre depuis lequel elle écrit, du Vieux
Continent qui se pense comme tel du moins, à son ravalement à la
marge.

12

Dans le sillage des trois contributions précédentes, relatives à la
production de trois femmes racialisées, Assia Mohssine livre une
réflexion sur les courants féministes dits du tiers-monde états-unien
(terme que l’on doit à la chicana Chela Sandoval), qui s’insèrent dans
le tournant décolonial dont les principaux contours ont été définis
dans la première partie de cet ouvrage. S’y fait jour, en effet, une
même volonté de débâtir les savoirs et les imaginaires coloniaux et,

13



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

en l’espèce, de prendre le contrepied de la pensée féministe
occidentale jusque-là hégémonique, qui, sous couvert d’universalisme
et d’émancipation de la femme, en véhicule une vision
complaisamment raciste, à la fois euro et androcentrique, basée sur
l’essentialisation de la femme blanche, hétérosexuelle, bourgeoise et
libre de tout carcan colonial. Ces féministes de couleur prônent un
féminisme international qui n’envisage pas seulement, de façon par
trop réductrice et artificiellement isolée, les inégalités liées au genre
et au statut sexuel, mais entend abattre les dominations de toutes
sortes, et notamment celles qui ont trait à la race et à la classe, qui
s’imbriquent les unes dans les autres. Fortes de la théorisation de
l’intersection entre patriarcat et colonialisme, et de cette
« conscience frontalière » qui est la leur, Spivak, Mohanty, Anzaldúa
et les autres s’opposent aux féministes ethnocentriques, qui agissent
d’une certaine façon envers les femmes du tiers-
monde — subalternisées à double titre — comme les hommes à leur
endroit  : elles les réifient et deviennent à leur tour des agents
d’oppression (non plus sexuelle, mais coloniale).

C’est d’une autre intersection qu’il est question dans la contribution
qui suit, de la conjonction inextricable entre racisme et capitalisme,
que Rédouane Aboueddahab analyse dans Once in a Promised Land de
Laila Halaby. Dans ce roman, les attentats du 11 septembre 2001,
importent moins pour les opportunités narratives qu’ils offrent que
pour ce qu’ils révèlent de la société étatsunienne et de son racisme
structurel, cet envers de l’American Dream que Jassim et Salwa
Haddad, couple de protagonistes d’origine arabe, ne voyaient pas, eux
qui ont connu une réussite professionnelle et une ascension sociale
fulgurantes depuis qu’ils se sont installés, neuf ans plus tôt, aux États-
Unis. Les personnages, parangons de pragmatisme et d’efficacité et,
en cela, purs produits de la culture américaine, deviennent les cibles
d’une logique capitaliste qu’ils ont intériorisée sans jamais
l’interroger. On les renvoie soudain à ce qui semble être leur « vraie »
place dans la société, à une géographie fantasmée, teintée
d’orientalisme colonialiste et d’un goût pour l’exotisme de mauvais
goût, à une identité moyen-orientale dépersonnalisante dans laquelle
on les enferme. Victimes de cette surveillance généralisée
qu’exercent sur eux les citoyens lambda, relais sur le territoire
national d’un État qui livre bataille en Irak et en Afghanistan, ceux qui

14



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

sont vus désormais comme des terroristes en puissance développent
une conscience politique inédite  : ils comprennent peu à peu que le
capitalisme dont ils ont été partie prenante est fondamentalement
raciste, et que la ségrégation qui les affecte ne concerne pas
seulement la communauté arabo-américaine, mais aussi les Noirs, les
Mexicains et tous les exclus du système qu’ils observent pour ainsi
dire pour la première fois et avec lesquels ils en viennent à
s’identifier. C’est à cet égard qu’Aboueddahab applique à ce roman
certaines idées de Malcom X, qui passe, lui aussi, d’une pensée
identitaire fondée sur un strict binarisme racial à une lucidité
transculturelle nouvelle, à la prise de conscience que le capitalisme
impose partout et tout le temps une même logique oppressive, et
donc à une convergence des luttes. Cette équivalence entre
capitalisme, à l’origine de ce qui s’apparente à un système colonial de
l’intérieur, et racisme, est lue, pour finir, en termes de névroses et de
pulsions mortifères, id est en termes freudiens et keynésiens.

Le concept de «  mémoire multidirectionnelle  » tel que le définit
Daniel Rothberg (197) pourrait être l’un des fils rouges de cette
deuxième partie  : à l’ère du transculturel et du transfrontalier, la
décolonialité, dont les germes hispaniques sont à chercher dès le
règne de Philippe III, suppose, ou peut supposer du moins, sous la
plume de ces écrivaines (pour la plupart) engagées, « la cohabitation
sans prééminence des différents groupes sociaux  » (idem), la
reconnaissance d’identités, qui, tout singulières qu’elles sont,
revêtent un caractère inclusif. Ce que le féminisme du tiers-monde
états-unien, la trajectoire éthique du personnage de Jassim ou les
témoignages d’Emma ou d’Annie ont de commun, entre autres, c’est
l’idée qu’être femme, noir(e), arabe, etc., dans ces contextes où
perdurent des logiques et des emprises coloniales, de quelle nature
qu’elle soit, ont peut-être autant à voir avec une couleur de peau, un
sexe, une origine…, qu’avec une altérité englobante et composite,
«  susceptible d’agréger de manière transidentitaire les enjeux et
effets de l’altérisation  » (269)  ; que la décolonisation de la société
passe avant tout par la décolonisation de l’individu, que le processus
se joue dans sa chair même.

15



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

Histoire(s) colonial(e)s : des
utopies et des hommes
Noël Bertrand Boundzanga ouvre la troisième partie de ce volume sur
le mode de l’inversion, postulant, en effet, à la suite de Joseph Tonda,
l’existence d’un colonialisme qui ne s’exercerait plus seulement
unilatéralement du Nord au Sud, du dominateur vers / sur le dominé,
mais admettrait une réciprocité. Ce qui serait un colonialisme noir,
qui est passé largement inaperçu, et pour cause, il est invisible,
quoiqu’Aimé Césaire, Joseph Conrad ou Achille Mbembe y aient fait
allusion, repose sur l’impérialisme postcolonial des images dites
écran, définies de façon très large comme tout ce qui, dans le réel,
devient image (les créations littéraires, les produits de l’esprit et
l’imagination…), et a la capacité à la fois de faire agir l’autre et de
l’aveugler. La fabrique du Noir, telle que l’a conçue l’Occident,
ensemble d’images dégradantes et de préjugés racistes, se retourne
en quelque sorte contre elle, et vient hanter, c’est-à-dire coloniser,
l’esprit de ceux-là même qui en sont à l’origine. Cette obsession, cet
émerveillement, cette fascination pour ce Noir imaginaire créé de
toutes pièces par les Blancs agit (au sens plein et performatif du
terme) au niveau de l’inconscient et équivaut à une véritable prise de
possession de la psyché. Cet impérialisme noir se manifeste, par
exemple, nous dit Bertrand Boundzanga, dans le discours de certains
présidents français de la V  République, à travers les pratiques
picturales du début du XX  siècle (Picasso, Derain, Matisse…) hantées
qu’elles sont par «  l’art nègre  » qu’elles fétichisent, ou bien dans le
domaine sexuel, où le corps du noir a été fantasmé, doté d’attributs
sexuels gigantesques inversement proportionnels à ses facultés
intellectuelles supposées.

16

e

e

En guise de renversement de perspective ultime, on passe d’une
colonisation noire subreptice de l’esprit blanc à, dans l’article de
David Boucher, une colonisation territoriale à proprement parler, des
continents européen et américain par l’Afrique, que met en scène
Abdourahman A. Waberi dans Aux États-Unis d’Afrique (2006). Elle
n’est effective que dans la fiction, il est vrai, et relève d’une vision
alternative de l’histoire, d’une contre-archive, mais donne à réfléchir
et à reconsidérer en diachronie la colonisation européenne et ses

17



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

répercussions jusque dans le présent, dont la crise migratoire est
l’une des manifestations les plus visibles. Dans ce récit de science-
fiction sis dans une temporalité incertaine, entre passé et futur, qui
tient donc à la fois de l’uchronie et de l’utopie, l’écrivain djiboutien
met en œuvre une poétique du masque d’inspiration fanonienne  :
l’idée qu’une hypothétique et rêvée Fédération des États-Unis
d’Afrique, après avoir « découvert » et colonisé le Nouveau monde, les
«  infortunées terres d’Euramérique  » (291), autour du XVI  siècle,
puisse exercer une hégémonie totale sur le reste du monde, et, en
particulier, sur les descendants des colons français et britanniques,
n’est-elle pas propre à mettre au jour, s’il le fallait, la relativité des
positions des uns et des autres, des soi-disant vainqueurs et vaincus,
et des couleurs de peau, autant de masques que l’on porte ou que l’on
ôte ?

e

De la réécriture de l’histoire coloniale à l’échec de l’histoire post-
coloniale, voilà le chemin que nous fait emprunter Métou Kané. Le
recueil poétique Wandi Bla  ! de Konan Roger Langui fait ici l’objet
d’une lecture sociocritique  : son auteur, hautement engagé, déplore
que l’indépendance de la Côte d’Ivoire, et du continent africain plus
largement, n’ait pas rimé avec de meilleures conditions de vie, un
changement politique profond et le rétablissement des libertés
fondamentales individuelles et collectives, que l’on soit passé, en
somme, d’une société bipolaire interraciale (colonisateurs blancs
versus colonisés noirs) à une autre, intrarraciale (l’élite des nouveaux
maîtres versus le peuple). Cette trahison de l’appel libertaire et
indépendantiste par certains des artisans mêmes de la nation
nouvelle se double du fait que les fondations idéologiques et
culturelles de cette société post-coloniale apparaissent comme un
legs de la colonisation, dépendant en grande partie de valeurs
proprement européennes. Cette continuité, dont Maribel Corbi et
d’autre se sont fait l’écho dans leur article, qui fait que, notamment, la
langue officielle de l’État naissant (le français) soit avant tout la
langue du colon, résultat d’une imposition, rend tout
affranchissement véritable problématique.

18

Cette émancipation difficile de l’Afrique passe également, on l’aura
compris, par la réappropriation d’un imaginaire foulé du pied et, sa
voie royale s’il en est, la littérature  ; et si, en apparence, les trois
romans que Ndiaye Sarr examine, de l’Algérien Mouloud Feraoun, du

19



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

Guinéen Camara Laye et du Mauritanien Tène Youssouf Guèye, sont
l’antithèse des vers ouvertement contestataires de Konan Roger
Langui, ils n’en sont pas moins porteurs d’une revendication politique,
d’une aspiration à la reconnaissance de peuples trop longtemps
assimilés à des barbares. Miroir inversé de ce que d’aucuns ont appelé
la « bibliothèque coloniale », dans laquelle figureraient les romans de
Jules Vernes ou de Louis Sonolet, cette littérature dite «  nègre  »
mène une entreprise de démantèlement des clichés racistes
véhiculés par ces derniers et de réhabilitation des cultures et des
traditions africaines durablement niées, par le biais de la
transformation de données ethnographiques en un matériau
fictionnel. En nous faisant pénétrer dans l’espace identitaire de
groupes ethniques spoliés, défigurés et méconnus du lectorat
français, ces récits personnels intentent à leur manière, et à bas bruit,
le procès du régime colonial et entérinent l’existence d’une
civilisation bien antérieure à l’avènement de ce dernier. À travers la
géographie à la fois affective et rituelle qui se dessine dans ces
romans, Kaédi, Saré Wâlo, Kouroussa, Tindican, Tizi et d’autres lieux
anonymés… recouvrent leur droits et leur place.

Léon Gontran Damas et Aimé Césaire, que Mylène Danglades
rapproche dans son article, s’évertuent eux aussi à ce que se fasse
entendre, en Guyane et en Martinique respectivement, la voix des
sans-voix, de leurs frères noirs, dont ils se font les porte-paroles
inspirés. L’un sous la forme d’un essai (Retour de Guyane, 1938), l’autre
de vers libres (Cahier de retour au pays natal, 1939), tous deux
théoriciens de la négritude, portés par une même virulence et un
même style litanique, dénoncent les ravages de la colonisation, la
situation calamiteuse dans laquelle se trouvent ces futurs
départements français, ces terres de leur enfance sur les rivages
desquels ils abordent de nouveau. Damas martèle sa condamnation
de l’incurie et de l’impéritie d’une administration gérée lointainement
depuis la métropole, et les échecs fracassants de trois siècles
d’exploitation et de tentatives d’occupation du territoire guyanais, les
ignominies nées de l’esclavage et de l’institution du bagne de
Cayenne, en particulier. Césaire revient inlassablement, quant à lui,
dans un texte empreint de tragique et d’une violence réactive, sur les
maux dont souffre la population martiniquaise (la faim en premier
lieu), une population désarticulée et déshumanisée. À travers un

20



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

verbe violemment cathartique, les deux écrivains s’engagent en
première ligne, et jusque dans leur chair, dans l’espoir que cette prise
de conscience désespérée et impérieuse porte ses fruits et soit le
ferment d’une résurrection symbolique du peuple noir.

Cette troisième partie offre une déclinaison variée d’utopies
coloniales, achevées, en cours ou à accomplir  : de l’utopie comme
horizon, du désir d’indépendance et du réveil des populations
autochtones (dernier article), à l’indépendance utopique, car
chimérique et n’ayant guère apporté les bienfaits escomptés (Konan
Roger Langui)  ; de l’uchronie coloniale,  l’utopie appliquée à une
histoire qui aurait pu être différente, quoique les mêmes causes ne
manquent pas de produire les mêmes effets (David Boucher), à la
description d’une réalité post-coloniale aux accents dystopiques
(Noël Bertrand Boundzanga, Ndiaye Sarr)… Le caractère
apparemment inéluctable de la rémanence de dynamiques coloniales
et de domination souterraines, après l’accession à l’indépendance,
donne l’impression que les utopies d’hier et d’aujourd’hui sont les
dystopies de demain, et il ressort que la littérature, dans laquelle les
auteurs déposent leur confiance, et qui se fait vectrice des propos de
révolte, d’espoir et des idéaux, est, en dernière instance ou en dernier
recours, l’utopie par excellence.

21

Autres enjeux décoloniaux :
aspects lexicaux, médiatiques et
socioéconomiques…
Les considérations de Soraya Lani, au seuil de cette quatrième et
dernière partie, relatives notamment à l’héritage lexical colonial dont
nous sommes à la fois dépositaires et comptables, nous permet en
quelque sorte de faire une seconde lecture, lecture rétrospective, des
contributions précédentes, de revenir sur les mots qui ont été
employés pour désigner ceux qui appartiennent à cette «  zone de
non-être » tel que Frantz Fanon l’a théorisée, les personnes assignées
à la marge qui ne jouissent pas des mêmes droits. Dans le cadre de
ses recherches doctorales publiées sous le titre Mémoires de la
plantation  : épisodes de racisme ordinaire (2008), puis, cinq ans plus
tard, de la performance scénique à travers laquelle elles ont été

22



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

versées et adaptées, l’artiste-théoricienne luso-africaine Grada
Kilomba, qui rappelle, à certains égards, la figure d’Emily Pauline
Johnson dont il a été question auparavant, ambitionne de décoloniser
la langue, prérequis indispensable à la décolonisation des savoirs et
des mentalités. Elle entend jeter à bas les taxonomies qui ancrent
certains individus racialisés dans un passé colonial supposément
révolu, un passé traumatique soudain dévirtualisé qui projette son
ombre dépréciative et la hiérarchie qui la sous-tend dans le présent :
ce sont les qualificatifs «  nègres  » et «  métis  », dont elle retrace
l’étymologie, qu’elle rejette, bien qu’elle soit consciente qu’ils aient pu
être utilisés quelquefois par les principaux intéressés comme des
étendards et des motifs de fierté (que l’on pense au courant
francophone de la négritude ou au Movimento Negro brésilien)  ; la
prédilection pour des terminologies moins offensantes entre dans
une stratégie plus générale, un processus de réparation, de libération
de la parole et du corps pour les comédiens noirs qui jouent dans
l’adaptation théâtrale de son œuvre, et, pour les spectateurs, de
déminage des situations de racisme du quotidien.

Les deux écrivains haïtiens dont s’occupe Laurence Olivier-
Messonnier dans la contribution suivante, Dany Laferrière et Yanick
Lahens, depuis le positionnement singulièrement décentré qui est le
leur (entre Paris/Montréal et la Caraïbe), et avec un brin de
provocation pour le premier, défendent une idée de colonialité et
d’épistémè eurocentrique opposée à celle qu’ont exposée la plupart
des penseurs et auteurs considérés jusque-là, les tenants de la
décolonialisation à tout le moins (sinon de la décolonisation), en ce
qu’elle n’induirait pas forcément, à terme, des rapports asymétriques
entre savoirs, mais serait «  une matrice de création universelle  »
(373), à la base des littératures francophones, que présideraient une
logique de partage, d’intégration réciproque plus que d’exclusion.
C’est −contre toute intuition, peut-être− une catastrophe naturelle
d’ampleur massive, le séisme qui a frappé Haïti en 2010, qui donne
l’occasion aux auteurs de s’engouffrer dans l’histoire d’un pays
indépendant depuis plus de deux siècles et d’aller à l’encontre d’une
vision catastrophiste de cette dernière, de cette  mythologie de la
noirceur, pour ne pas dire de cette légende noire, nées dans l’esprit
du colon, et que les secousses sismiques semblent venir conforter. Le
tremblement de terre sert de révélateur en même temps que de

23



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

moteur créatif et artistique, de levier de résistance décolonial contre
ce regard compassionnel et condescendant que l’Occident pose
d’ordinaire sur l’île, regard immutable du colonisateur sur le colonisé,
qui se traduit par un traitement médiatique de l’événement pétri
d’idées reçues et des phénomènes d’ingérence internationale et
humanitaire.

C’est ce même traitement médiatique, politique et public que Nasima
Moujoud incrimine dans son article, qui, ne se rapportant plus à la
société haïtienne mais à la société française, met en lumière un
même processus de dépossession de sa propre histoire, d’inféodation
à des stéréotypes de subordination, qui s’exerce, ici, sur les femmes
de l’immigration (catégorie qui recoupe des réalités disparates),
issues des anciennes colonies et de confession musulmane, pour
l’essentiel. Elle montre comment émerge, aux portes du troisième
millénaire, trois préoccupations jusque-là marginales dans la
recherche spécialisée sur l’immigration et au sein des groupes
militants et féministes, trois objets que l’on isole, institutionnalise,
amplifie, décorrèle en partie de tout contexte et de la trajectoire
personnelle de ces femmes, et érige en symboles : le voile, vu comme
signe d’appartenance religieuse imposé de l’extérieur alors même
que, majoritairement, celles qui sont concernées disent avoir choisi
de le porter ; la traite des femmes et le mariage forcé, dont la réalité
est déformée, grossie et déliée de l’appréhension intime et
personnelle que ces dernières en ont. On fait fi, en somme, de
l’opinion de ces migrantes (ou descendantes de migrantes), excipant
d’une prétendue lutte pour le droit des femmes, ce qui dispense
commodément de prendre à-bras-le-corps les «  vrais  » problèmes
qu’elles rencontrent, qui sont moins d’ordre culturel, sexuel ou
matrimonial que d’ordre socio-économique ; transparaissent sous ce
racisme de bon aloi, d’après Nasima Moujoud, des jugements moins
avouables sur l’immigration.

24

Après la décolonisation des arts, des savoirs, des esprits et des
imaginaires, l’article de Gloria Maffet envisage la décolonisation de
l’économie, à travers l’approche latino-américaine de l’économie
sociale et solidaire (ESS), qui aurait pour principe recteur non pas
l’idée réductrice, mais aujourd’hui prépondérante, d’un marché
autorégulateur, mais le maintien et la reproduction de la vie humaine
et naturelle. Cette conception dite substantive et éthique, dont

25



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

l’Argentin José Luis Coraggio est l’un des chantres et des théoriciens
les plus reconnus en Amérique latine, implique de tenir pour
économiques un ensemble d’activités (non monétaires, domestiques-
communautaires, autoconsommation, métiers du care…) qui ne
seraient pas considérées comme telles à l’aune de la doxa
néoclassique, et encourage des formes alternatives de travail basées
sur les valeurs de réciprocité, de relationalité et d’horizontalité. À
contre-courant de l’économie-monde telle qu’elle s’est développée
depuis 1492, régie par ce que Karl Marx a qualifié d’«  accumulation
primitive  » du capital par l’Occident, l’ESS, qui doit se concrétiser
dans un programme concret et est encore à construire, a donc pour
corollaire le dépassement d’une conception néolibérale de
l’économie, indissociable du pillage historique des ressources de la
terre, de l’extractivisme, de l’exploitation indue des travailleurs, des
communautés noires, indigènes, paysannes, et d’un traitement
inégalitaire des femmes dans la distribution du travail, notamment.
Elle s’article volontiers, en contexte latino-américain, on le comprend
aisément, avec les pensées décoloniale et féministe.

Dans la continuité de la contribution précédente, c’est sur ce
phénomène d’accumulation du capital économique que se penche
Alba Lara-Alengrin, relatif, en l’occurrence, à la production et à la
distribution du livre sur le marché hispanophone, et, par voie de
conséquence, sur l’accumulation d’un capital culturel et symbolique.
À ce jour, écrit-elle, de façon inversée par rapport à la situation des
années 1940-1950 mais analogue aux logiques macroéconomiques
mondiales, quatre groupes européens, dont deux sont espagnols
(Planeta et Prisa), se partagent ce marché latino-américain de langue
espagnole de près d’un demi-million de lecteurs potentiels. Cet état
de fait qui confine au monopole, la force de frappe considérable de ce
petit nombre de conglomérats mu avant tout par la poursuite de la
rentabilité, et que les multinationales hispano-américaines telles que
le Fondo de Cultura Económica (Mexique) ou l’Editorial Normal
(Colombie) peinent à concurrencer, ont des conséquences délétères
bien au-delà du champ économique, évidemment, puisque cela
concerne un objet, le livre, propre à façonner les visions du monde et
les imaginaires collectifs. C’est contre cet appauvrissement et cette
standardisation de l’offre éditoriale, cette atteinte à la bibliodiversité
et cette colonisation culturelle qui ne dit pas son nom que luttent

26



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

certaines maisons d’édition indépendantes et «  subalternes  », qui,
malgré les coordonnées que l’on vient de tracer, parviennent à se
développer en Amérique latine, en Argentine en particulier  : elles
mettent en place des stratégies alternatives qui allient, dans une
démarche globale, activisme culturel, socialisation littéraire sui
generis hors des canaux de diffusion dominants, préoccupations
sociales et écologiques (le phénomène cartonero en est un bon
exemple).

Après avoir exploré d’autres ramifications et champs d’application de
la pensée décoloniale dans cette dernière partie, le volume s’achève
comme il avait commencé, en faisant entendre la voix d’Edmond
Cros, à l’occasion d’un entretien accordé à Antonio Chicharro il y a de
cela vingt ans, la voix, plus personnelle s’entend, du professeur
ardéchois dont la présence a été plus ou moins continue dans les
vingt-trois articles et les plus de quatre-cents pages que le lecteur
vient de parcourir. Revenant sur sa vocation tardive d’hispaniste,
cette trajectoire quelque peu atypique qui l’a porté de l’étude de la
littérature picaresque du Siècle d’Or à celle des soubassements
idéologiques des textes littéraires et donc, à l’approche sociocritique
qu’il a embrassée, et sur la définition qu’il donne de certains concepts
clés de ce nouveau siècle que sont notamment la postmodernité, la
mondialisation, l’opposition Nord/Sud et le post-colonialisme, il met
au centre de son discours l’importance de l’engagement civique,
politique et critique de ses recherches et de la formation des
générations d’étudiants auxquelles il s’est adressé. À l’issue de ce
parcours, on se convainc sans peine du bien-fondé et de la
complémentarité de cette double orientation sociocritique et
décoloniale, qui a permis d’aborder pour ainsi dire tous les pans des
sociétés postcoloniales. Si toutes les contributions conviennent de la
nécessité de démêler et de saper les dynamiques de domination néo-
coloniales, qui se jouent sur le terrain des idées, de l’épistémologie,
des arts, des mots, des imaginaires, elles ne se départent pas de la
rigueur universitaire requise, et l’on comprend que l’existence d’une
recherche militante, que certains décrient, ne signifie pas
aveuglement de l’esprit et absence de recul critique. Il n’y a pas
consensus, du reste, parmi les penseurs de la décolonisation ou
décolonialisation (les deux termes ne sont pas équipollents, on l’a vu)
quant aux perspectives à adopter, aux terminologies idoines, aux

27



Assia Mohssine (éd.), Sociocritique et tournant décolonial. Convergences et perspectives : hommage à
Edmond Cros, Peter Lang, 2023, 438 p. ISBN : 978-3-631-89378-4

AUTEUR

François-Xavier Guerry
Université Clermont Auvergne, CELIS

outils et aux notions à manier. La question de la race en est une
illustration  : si poignent, dans certains article, l’importance de ce
concept, sa validité et le caractère avéré d’une lutte des races,
d’autres déracialisent le propos et estiment que le vocable « nègre »
(par exemple) désigne aujourd’hui moins une catégorie raciale, la
personne d’origine africaine, qu’une catégorie sociale relative que l’on
stigmatise et met au rebut (il y aurait, soutient Bertrand Boundzanga,
des « nègres chinois, américains, africains comme il existe des nègres
français, anglais, etc.  » (282)). Se dégage à l’échelle de l’ouvrage un
mouvement qui irait du déplacement du concept de classe sociale au
profit de celui de race, puis de l’affirmation de ce dernier à sa
dilution, et au retour en force de la catégorie de classe sociale. Quoi
qu’il en soit, on se convainc également, en refermant le livre, que ces
questions de (dé)colonialité doivent nécessairement faire l’objet d’une
approche holistique, et que les catégories de classe sociale, de race
−auxquelles il faudrait ajouter le genre et le sexe− qu’elles impliquent,
sont à appréhender conjointement car elles s’entremêlent et se
subsument les unes sous les autres.

http://interfas.univ-tlse2.fr/sociocriticism/4125

