C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

Tradicion oral infantil a ambos lados del Estrecho de Gibraltar

Children’s oral tradition on both sides of the Strait of Gibraltar

César SANCHEZ ORTIZ
(Universidad de Castilla-La Mancha)
cesar.sortiz@uclm.es
https://orcid.org/0000-0002-1534-8822

ResuMmeN: Este articulo analiza el cancionero ABsTRACT: This article analyses popular chil-

popular infantil compartido entre Espana y el
norte de Africa. A través del estudio de nanas,
juegos mimicos, suertes y canciones escenifi-
cadas obtenidas en trabajo de campo con esco-
lares inmigrantes, se evidencian las estructuras
comunes de la literatura oral infantil en ambas
orillas del Estrecho, ademas de poner de mani-
fiesto el importante componente social y cultu-
ral de estas manifestaciones folcloricas.

PALABRAS cLAVE: Literatura oral, Cancionero
infantil, Tradicién popular, Identidad cultural,
Memoria colectiva.

dren’s songs that are shared between Spain and
North Africa. Through the study of lullabies,
early mime games and other ditties (drawing
lots, dramatised...) obtained in fieldwork with
immigrant schoolchildren, it shows the com-
mon structures of children’s oral literature on
both sides of the Strait of Gibraltar, as well as
highlighting the important social and cultural
component of these folkloric manifestations.

Keyworps: Oral literature, Popular nursery
rhymes, Folk tradition, Cultural identity, Col-
lective memory.

Desde tiempos inmemoriales, el cancionero popular infantil ha acompaifiado a la
infancia como parte fundamental de su cultura, de su entorno afectivo y social. Estas
canciones, transmitidas de generacion en generacion por via oral, constituyen una forma
privilegiada de expresion colectiva, en la que se entretejen elementos ludicos, educativos
y simbdlicos. Ya sea para dormir, jugar, aprender o consolar, el repertorio de canciones
infantiles forma parte del primer contacto del nifio con el lenguaje, la musica, la literatura
y las tradiciones de su comunidad, en definitiva, de su folclore. Como sefalaba Pelegrin
(1999b), estas formas orales constituyen una pedagogia natural que introduce al nifio en
los ritmos del cuerpo, del habla y del mundo. Su caracter repetitivo, su musicalidad y su
sencillez formal facilitan su memorizacion y recitacion, haciendo de estas composiciones
un elemento casi consustancial a los momentos de juego de la infancia, aunque en algun
caso, como las oraciones infantiles, quedan fuera de esos espacios de ocio.

A pesar de las diferencias culturales y lingiiisticas que tienen los distintos pueblos,
el cancionero popular infantil, como otros aspectos del folclore, se nos presenta como un
fendmeno universal. En todas las culturas, los nifios y nifias cuentan con un repertorio
propio que ellos mismos interpretan o que les es cantado por adultos cuando ellos atin
no saben hablar, y que cumple funciones similares: calmar, entretener, educar o iniciar

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653

~ 50 ~


mailto:cesar.sortiz@uclm.es
https://orcid.org/0000-0002-1534-8822

C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

en el mundo simbolico. Esta universalidad no implica homogeneidad, sino mas bien una
sorprendente convergencia de temas, estructuras y funciones que permite pensar en una
dimension comun de la infancia, en la que el canto —y el cuento, aunque este género no
nos ocupa en esta ocasion— acttia como forma de proteccion, socializacion y juego. Pedro
Cerrillo (2005) ha destacado la capacidad de estas formas orales para conformar una
memoria emocional y colectiva, al tiempo que preparan al nifio para su integracion en la
comunidad. En palabras de Jos¢ Manuel Pedrosa (2006: 18), «los textos folkloricos no
conocen las fronteras politicas, religiosas o lingiiisticas: se transmiten y transforman de
pueblo en pueblo, de madre en madre, de nifio en nifio».

Este trabajo propone explorar precisamente esas convergencias y particularidades
del cancionero popular infantil a ambos lados del Estrecho de Gibraltar, tomando como
eje la transmision oral de nanas, retahilas, juegos de corro y otros géneros breves que
conforman el universo sonoro de la infancia. A través del anélisis comparativo de textos
recogidos en diferentes colegios publicos de Castilla-La Mancha de boca de nifas y
nifios procedentes del norte de Africa, pretendemos subrayar la importancia de los
puentes culturales que se tienden entre ambas orillas, asi como las especificidades de
cada tradicion. Lejos de tratarse de un corpus marginal, estas canciones constituyen una
rica fuente de informacion sobre las formas en que las comunidades moldean, acogen
y acompanan la experiencia de la infancia. Como bien sefalé Margit Frenk (1998), la
oralidad infantil es una forma viva de literatura, un arte popular en miniatura, capaz de
condensar en pocas palabras siglos de saber cultural compartido.

Nuestro trabajo ha estado centrado en la lirica popular de tradicion infantil, que como
cualquier tipo de creacion de transmision oral es un amplisimo campo de estudio que engloba
miles de composiciones tradicionales, con sus consiguientes variantes, y cuyo estudio y
propuestas de clasificacion han llevado a cabo investigadores como Frenk (1998), Cerrillo
(1994, 2005) o Pelegrin (1996, 1999a, 2006), entre otros. Este cancionero popular infantil
se compone de un variado repertorio poético-musical en el que se distinguen con claridad
dos grandes conjuntos (Pelegrin, 1999a y Cerrillo, 2005): las retahilas y las canciones. Las
retahilas, de caracter formular y acumulativo, se caracterizan por su brevedad, ritmo marcado
y funcién instrumental dentro del juego. Se puede subdividir a su vez en formulas de sorteo,
eliminatorias, adivinanzas ritmicas, secuencias numéricas o juegos verbales. Por otra parte,
las canciones infantiles presentan una mayor diversidad tipologica, y en ellas el texto se
entrelaza con la musica, el gesto y el movimiento. Dentro de ellas pueden diferenciarse
subgéneros como las canciones de corro, de comba, de rueda o de palmas, en las que la
accion colectiva y la coordinacién motriz resultan centrales; las nanas y arrullos, destinadas
a calmar o dormir al nifio; y las canciones vinculadas a juegos de imitacion, a pequefias
tareas cotidianas o al acompanamiento de movimientos ritmicos (Ruiz Fernandez, 2006).

Pero ademas, en este caso de las composiciones liricas tenemos que recordar su
especial relacion con los nifios, ya que este género es el primer contacto que tienen con
la literatura, pues nacen practicamente de su mano, ya que ha llegado a ellos, incluso por
«0smosisy, a través del ritmo del corazén materno y el balanceo de las primeras nanas
que pueden haber conocido antes de ver la luz, y de las que disfrutaran nada mas nacer,
sin importar que no entiendan el contenido de su significado: es suficiente el sonido, el
ritmo, la rima que los tranquiliza y adormece. A ellas le seguirdn las canciones de distintos
juegos, las retahilas, adivinanzas y trabalenguas... todos cargados de sonidos, juego,
onomatopeyas; poemas repletos de musica y sentimientos, sensaciones, deseos; poemas
que se perciben casi con todos los sentidos, que expresan y comunican; en resumen, COmo
afirma Liliana Cinetto (2001: 73), «esas primeras manifestaciones poéticas emparentadas

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~ 60 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

con la musica y la tradicion oral, que las ha creado y transmitido por generaciones, son el
origen de la literatura infantil».

1. METODOLOGIA

La presente investigacion combina un enfoque cualitativo de corte etnografico con
estrategias de intervencion educativa basadas en la metodologia de investigacidn-accion.
Dada la naturaleza de nuestro objeto de estudio -el cancionero popular infantil en contextos
de migracion-, hemos optado por un disefio metodologico flexible y participativo que nos
permita no solo recoger datos de campo de manera rigurosa, sino también implicar a los
participantes en procesos de reflexion critica. Este planteamiento metodoldgico responde a
la necesidad de abordar la tradicion oral infantil no solo como un objeto de analisis literario
y sociocultural de épocas pasadas, sino también como una practica viva y en continua
transformacion, especialmente en escenarios de inmigracion habitual, como el que nos ocupa.

El enfoque que podemos darle a una investigacion relacionada con estos materiales
propios del folclore infantil es muy diverso, aunque predominan, casi siempre, los que
tienen que ver con su caracter pedagdgico, especialmente desde el area de la didactica y,
dentro de esta, de la didactica propia de la musica o de la educacidn fisica, por su estrecha
relacion con el juego.

Nosotros hemos planteado un acercamiento desde lo literario de la mano de lo social,
proponiendo un trabajo de campo sobre cancionero infantil con informantes magrebies emi-
grados a Espafia: nifios y jovenes nacidos en el pais africano, donde pasaron parte de una nifiez
que han seguido o siguieron desarrollando en nuestro pais, y mas en concreto en localidades
de Castilla-La Mancha. Las entrevistas las hemos realizado desde tres modalidades diferentes:
por un lado, llevadas a cabo directamente por los miembros de nuestro grupo de investigacion.
Por otro lado, con la colaboracion directa de bibliotecarias de diferentes bibliotecas publicas
de distintas localidades, tras unas jornadas de formacion exclusivas para ellas. Y, por ultimo,
con estudiantes en practicas de los grados de Educacion Infantil y Primaria, y del Master
Universitario en Formacion del Profesorado de Secundaria. Estos ultimos, como parte de los
contenidos de distintas materias en las que, mediante la metodologia de investigacion-accion,
se abordan los conceptos de la literatura de tradicion oral.

Este disefio metodoldgico responde a la necesidad de integrar el estudio académico
con la intervencidn educativa y comunitaria, siguiendo los principios de la investigacion-
accion. Segun Kurt Lewin (1946: 38), quien acuiid el término, la investigacion-accion
es «un proceso de investigacion que emplea la accion como medio para resolver un
problema, en el que los investigadores son también participantes activosy». La participacion
de bibliotecarias y estudiantes en formacion no solo facilitd y enriqueci6 la recogida
de materiales, sino que permitid una intervencion consciente en el contexto educativo
y social, potenciando la reflexion critica sobre la cultura de origen de los informantes y
sobre las manifestaciones de oralidad infantil.

En esta linea, hemos concebido la investigacidon no como un acto neutral de
recoleccion de datos, sino como un proceso de transformacion y empoderamiento mutuo,
tanto para los investigadores como para los participantes. Como sefialan Elliot (1990)
y McKernan (1996), uno de los pilares de la investigacién-accion es que «la practica
se convierte en objeto de reflexion y cambio desde dentro, en colaboracién con los
implicados» (Elliot, 1990: 16). A esta perspectiva se suma Koshy (2010: 2), quien destaca
que la investigacion-accion «permite a los profesionales educativos investigar de manera
sistemadtica su propia practica con el objetivo de mejorarlay.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~6] ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

Asi, los estudiantes y profesionales implicados no se han limitado solo a obtener
testimonios, sino que han podido reflexionar sobre su propio papel como mediadores
culturales y sobre la importancia del patrimonio oral infantil en contextos de diversidad. En
definitiva, la adopcion de esta metodologia no solo ha permitido una recogida més amplia
y contextualizada de cantilenas, juegos y nanas, sino que ha favorecido un aprendizaje
critico y comprometido con la inclusion, el respeto intercultural y la transmision de
saberes tradicionales en el ambito educativo, social y cultural.

2. NUESTRA INVESTIGACION

Desde hace mas de una década colaboramos con la consejeria de Educacion de
Castilla-La Mancha, la Red de Bibliotecas Publicas de esta comunidad autonoma, Céritas y
Cruz Roja en la formacion de mediadores de lectura con nifias y niflos inmigrantes, en unos
programas en los que partimos siempre de los textos de la tradicion oral, especialmente
del cancionero. Convencidos de que la integracion en el aula de los mas pequeiios es el
seguro de una buena convivencia futura, animamos a estos mediadores a prestar atencion
al cancionero infantil de las distintas culturas y nacionalidades de procedencia del
alumnado, observando y comentando sus similitudes, valorando las variantes y diferencias,
compartiendo experiencias y recuerdos, ensefiando cantilenas desconocidas para el resto de
la clase, facilitando asi la educacion multicultural, y poniendo en valor un concepto mestizo
de la cultura que hoy es mas necesario que hace tiempo y que necesitamos para luchar contra
las cada vez mas presentes manifestaciones de intolerancia en el mundo «desarrolladoy.

Para la realizacion de esta investigacion se ha llevado a cabo un trabajo de campo
que incluy6 la entrevista a un total de 73 informantes infantiles y juveniles. De ellos,
aproximadamente el 80% se encontraba cursando Educacion Primaria en el momento de
la entrevista, mientras que el 20 % restante pertenecia a niveles de Educacion Secundaria
Obligatoria. En cuanto a la distribuciéon geografica de los informantes, la mayor
representacion correspondio a la provincia de Ciudad Real, con 28 participantes, seguida
por Cuenca (15), Albacete (13), Toledo (11) y Guadalajara (6).

Del conjunto de informantes, 41 eran nifias y 32 nifios. Asimismo, 54 de los
participantes habian nacido en Espafia, mientras que el resto habia nacido en sus respectivos
paises de origen. En cuanto a la filiacion cultural, 49 informantes se identificaban como
de origen o familia marroqui, 4 como saharauis, 2 tunecinos y el resto como argelinos.
Esta muestra permite una aproximacion diversa y representativa a la realidad migratoria
infantil de procedencia africana en la region castellano-manchega.

El trabajo de campo nos permitié conocer dos realidades sobre el conocimiento, uso
y transmision del cancionero de la infancia: la primera, que los nifios inmigrantes cantan
canciones de la tradicion infantil espafiola que han conocido, casi en todos los casos, en el
colegio, donde seguramente las han aprendido también sus compaieros. Y es que una de las
realidades evidentes en la transmision de estos materiales, al menos desde la ultima década
del siglo pasado -y cada vez de manera mas acentuada-, es que el folclore infantil ha perdido
su via de transmision natural, que era principalmente entre iguales y se llevaba a cabo en
espacios y tiempos dedicados al ocio. Y ese papel que antes hacian los iguales y los familiares,
especialmente madres y abuelas, ahora lo protagonizan, principalmente, los colegios.

La segunda realidad observada es que muchos de los informantes conocen un
pequeiio repertorio de canciones infantiles cuyo origen se sitia al otro lado del Estrecho.
Entre ellas, destacan algunas composiciones que se repiten de manera significativa, ya
que casi todos las han cantado y jugado en su &mbito més intimo -es decir, en el seno de

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~62 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

la familia o con amigos de su misma procedencia-. Estas cantilenas han sido aprendidas
generalmente en el entorno de su nuevo hogar en Espafia o, en el caso de quienes pasaron
su primera infancia en Africa, las recuerdan de haberlas escuchado y compartido con sus
compaifieras y compafieros de juego en sus lugares de origen.

3. CORPUS DE ESTUDIO

Presentamos a continuacion las canciones de origen arabe que hemos recogido
durante el trabajo de campo. Quedan fueran, al no ser objeto prioritario de este articulo,
las cantilenas propias del cancionero popular infantil espafiol, que ademas en todos los
casos los informantes reconocen haber aprendido siempre en el colegio o en las clases de
espafiol o cultura espafiola. Todas las canciones se recogen en archivo digital de audio,
por lo que siempre aportamos su transliteracion. En un caso, la cancién informada por una
joven que nacid en su pais de origen y paso en €l parte de su infancia esta acompanada
por su escritura en drabe, que incorporamos también al texto. Las traducciones al espaiol
y las transliteraciones de todas ellas han sido realizadas por Youssef Taki, joven de origen
marroqui contratado predoctoral en la Universidad de Castilla-La Mancha.

Una cantilena conocida por casi todos los informantes, y que hemos recogido en
las cinco provincias, es Kolloli ya Nass, que podriamos clasificar como un tipo de cancion
para acompafiar los primeros juegos mimicos y psicomotrices durante los primeros meses
de vida, una cancion en la que suele intervenir un adulto, y el nifio repite, en ocasiones, la
letra, y siempre los movimientos. La transliteracion dice algo asi como:

1.

Kolloli ya nass
mada ta’erifouna,
hal ta’erifouna,
alla’iba bil aydi,
aydi, aydi, aydi,
la’iba bil aydi.
Ahahaha.

Decidme, gente,

acaso sabéis?

(sabéis vosotros

el juego de las manos? [jugar con las manos]
Manos, manos, manos,

jugar con las manos.

iJajaja!

Otro tipo de composiciones en las que se hace obligatoria la presencia de un adulto
como transmisor son las nanas. Varias nifas, en distintas localidades, conocian esta nana,
titulada Nini ya moumou (duérmete ya, nifiito mio). Una de las informantes, estudiante de
2° de la ESO, nos la proporcioné también por escrito.

2.
sasa by
Llie il L Y g

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~63 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

sa5a by

3o e (o2 a
Ball (358 )
Livall 348 gl

Nini ya mumu

hatta yTib eashana

u ila ma Tab eashana
yTib easha jiranna.
Nini ya mumu,

hatta tji eaandu mu.
Bubu falmidiya
gaqga faSSiniya

Duérmete, nifiito mio,

hasta que esté¢ lista la comida.
Si no esta lista,

la de los vecinos lo estara.
Duérmete, nifiito mio,

hasta que llegue tu madre.

El pan esta en la mesa,

los caramelos en la bandeja.

Y en dos localidades diferentes recolectamos también esta otra cancion de cuna:

3.

Endi baba wa
endi mama
doma miyo
h’tah fil nom.

Tengo a papa 'y
tengo a mama
siempre conmigo,
hasta en el suefio.

Otro tipo de composicion de la que algunos nifios inmigrantes conservan surecuerdo
y utilizan en sus hogares o con sus amigos antes de comenzar un juego es 4jrada Malha.
Aunque no todos coinciden al describir el tipo de composicion por su uso, la mayoria de
los que si coinciden indican que es una especie de cancion para echar a suertes, sortear o
descalificar/eliminar del juego a uno de los compaieros. Puestos en circulo con las manos
extendidas, uno de ellos va cantando/silabeando la cancion, cambiando de mano a cada
golpe de voz, y el sefialado en la tltima silaba es el elegido o eliminado de la ronda.

4,

Ajrada malha

fT kunti sariha

f1 jnan as-saliha.

Ash kliti, ash shrabti.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~ 64 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

Ghir at-tah wa-n-nah
wa-1-hakka b-idik.
Al-gaya Abii Mtah

Langosta (o saltamontes) salada,

(donde has estado rondando?

En el jardin de los justos.

(Qué has comido? ;Qué has bebido?

Solo caida y lamento [0 manzanas y manzanas]|

y la sabiduria est4 en tus manos.

Te encontraste con Abu Fattah [el juez de las llaves].

Otra formula de sorteo, esta vez informada por un nifio argelino, y compuesta en
idioma francés mayoritariamente, dice asi:

5.

Niaco, niaco robinet,

tu mérites un bon soufflet.
Puisque tu I’as mérité,
sortez, sortez

s’il vous plait.

Niaco, niaco robinet,

mereces una buena bofetada.
Puesto que te la has merecido,
salgan, salgan,

por favor.

Por ultimo, transcribimos las composiciones que podriamos agrupar en el tipo de
canciones escenificadas, cantilenas que acompafian a juegos. El primero de ellos, muy
breve, es una variacion del escondite, con un verso en arabe y otro, de nuevo, en francés.
La segunda composicion es una cancion de filas. La tercera, una de las retahilas mas
repetidas por los informantes, es Achta ta ta ta. Se trata de una cancidon escenificada
(corro) relacionada con las lluvias. Y la Gltima, Tikchibila, es reconocida por unos como
cancion escenificada para acompafar juegos de palmas, y por otros para acompafiar
juegos de corro.

6.
Wahd, joj, tlata, jemd.
Un, deux trois squelette.

Un, dos, tres, congélate.
Un, dos, tres, esqueleto.

7.

Mama dsamanha gaya
gaya bajda shiwaya
gayba maha shanta
fi-ha wedssa ou buta
bit-gul uak uak uak

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~65~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

Mama esta llegando,
Llegara muy pronto.
Con ella trae regalos,
Entre ellos ocas y patos.
Dicen juac, uac, uac!

8.

Achta ta ta ta,

a wlidat lherata,
Alm achlm Busekri,
Tybli jbzi bekri
bash najshi wlidati.
Wilidati ajnd 1qadi
wlgadi majab jebar.

Oh, lluvia, lluvia, lluvia,

oh, hijos de campesinos,

oh, Sr. Buzekri,

cueza mi pan bastante temprano
para que cenen mis hijos.

Estan en la casa del juez

pero el juez no lo sabe.

9.

Tikchbila, Tiwliwla.
Tikchbila, Tiwliwla.
Wahed nhar, Tiwliwla,
hzzit Iwtar, Tiwliwla.
Houa ou raarija, Tiwliwla.
Smaani, Tiwliwla,

ou ghnnina.

Tikchbila, Tiwliwla.

Tikchbila, Tiwliwla.

Tikchbila, Tiwliwla.

Un dia, Tiwliwla,

cogi el laud, Tiwliwla,

El (el laud) y la tarija (o darbuka), Tiwliwla,
Escuchame, Tiwliwla,

y cantamos.

Tikchbila, Tiwliwla.

4. ANALISIS DEL CORPUS SELECCIONADO

Comenzamos nuestro analisis con ese primer grupo de composiciones en las que
el emisor es necesariamente un adulto, siendo el nifio inicamente receptor de esos textos,
ya que por su corta edad atn no sabe hablar: las nanas o canciones de cuna y las letras y
melodias que acompafian los primeros juegos mimicos.

4.1. Las nanas
A pesar de su diversidad geografica y cultural, las nanas, en cualquier lugar del
mundo, comparten una serie de rasgos esenciales que configuran un auténtico «ADN»

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~ 66 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

comun, propio de la literatura oral infantil. Las canciones de cuna de origen africano
recogidas en esta investigacion ofrecen un testimonio claro de esa herencia compartida.
Tanto en su estructura como en sus contenidos, responden a los mismos principios que
definen a las nanas hispanicas y a las de otras tradiciones orales.

Uno de estos rasgos es la creacion de un entorno afectivo y protector, donde la
figura adulta (generalmente la madre) asegura su presencia amorosa al niflo. Asi ocurre
en la sencilla pero intensa nana Endi baba wa. Aqui, la repeticion afectiva del ‘tengo’
subraya la pertenencia y la seguridad, reforzada en el imaginario nocturno donde el nifio
no queda solo ni siquiera al dormir.

Otro elemento caracteristico es la funcion de distraccion y promesa de recompensa,
mecanismos agradables para inducir el suefio o calmar la inquietud. Se manifiesta claramente
en la otra de las nanas recogidas, Nini ya mumu. En ella, el canto ofrece una espera placentera:
la recompensa llegara, si no es ahora, sera pronto. Ademas, introduce la figura de la madre
ausente, cuya presencia se espera como garantia de bienestar. Esta estructura, donde la
ausencia de la madre es motivo de la espera y a la vez de promesa de cuidado futuro, conecta
directamente con otras tradiciones hispanicas. Y es que otro rasgo universal de las nanas es
precisamente esta referencia a figuras ausentes, generalmente la figura paterna en el repertorio
hispanico. Sin embargo, como muestra esta nana, también existen excepciones en las que
es la madre quien estd ausente, aunque de manera justificada y esperanzadora. Asi sucede
también en algunas canciones de cuna que antologa Tejero Robledo (2002), o en esta otra
nana que recoge en Los Silos (Tenerife) Ernesto Rodriguez Abad (comunicacion personal,
18 de diciembre de 2024), en la que la madre ha ido en busca de recursos para el hogar:

Duerme nifio bonito,

que tu madre no esta aqui,
fue al monte del agua a por lefia
y ella pronto ha de venir,
cambiara lefia por leche,
azucar, gofio y pan,

para cenar esta noche

y mafiana desayunar.
Duérmete nifio chiquito

que la gente qué dira,

en casa de una soltera

se oye un nifio llorar,
arrorro.

Esta misa a San Antonio

y ella pronto ha de venir.
Ay, nifio carifio mio,

no hagas caso de la gente,
que es mas chiquitito el rio
que el rumor de la corriente.

Todas estas composiciones, en contextos culturales distintos, reflejan la importancia
de tranquilizar al nifio frente a una ausencia temporal, transformandola en esperanza y
promesa de cuidado. En definitiva, estas nanas revelan que el universo de la cancion
de cuna, mas alla de las diferencias lingiiisticas o culturales, responde a necesidades
humanas universales: el consuelo, la proteccion, la transmision del afecto y la creacion de
un espacio seguro a través de la palabra cantada.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~67 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

4.2. Primeros juegos mimicos

Dentro del Cancionero Popular Infantil, los llamados primeros juegos mimicos
constituyen un tipo especifico de composiciones que combinan palabra y gesto en una
forma de comunicacion primitiva y profundamente afectiva. Se trata de canciones o
tonadas que el adulto dirige a un nifio muy pequeiio, en las que el componente ludico se
entrelaza con el aprendizaje de movimientos bésicos: palmadas, giros de mano, balanceos
o primeros pasos. Como sefala Cerrillo (1994), en estos juegos el adulto actlia como
emisor principal, mientras que el nifio es receptor y, en ocasiones, «co-emisor», cuando
interviene timidamente en la repeticion de palabras o en la ejecucion de los movimientos.

El elemento fundamental de los primeros juegos mimicos es la accion: no importa
tanto el contenido narrativo de la cancion como su capacidad para generar una respuesta
corporal, emocional y social en el nifio. Los temas pueden ser muy variados -juegos con
las manos, con los pies, de balanceo, de cosquillas, de esconderse o de montar a caballo-,
pero siempre orientados a favorecer la interaccion y el placer compartido.

Estos juegos, ademds, poseen caracteristicas literarias propias: la repeticion de
elementos, los ritmos mondtonos y la estructura de pregunta-respuesta son formulas que
permiten al nifio anticipar lo que va a ocurrir, favoreciendo su participacion. La literatura
oral infantil encuentra aqui uno de sus canales mas genuinos, en estrecha relacion con lo
que Bateson denomind «protoconversaciony (Vila, 1984: 93): ese primer didlogo afectivo
entre adulto e infante en el que la palabra, el canto y el movimiento se sincronizan en un
intercambio de significados bésicos.

En este contexto, la cancién marroqui Kolloli ya nass (Decidme, gente) representa
un magnifico ejemplo de primer juego mimico. Su letra invita a los niflos a jugar con las
manos: «;sabéis vosotros / el juego de las manos? / Manos, manos, manos, / jugar con
las manos». La estructura repetitiva y la mencion explicita al uso de las manos convierten
esta composicion en una invitacion directa a la accion. La simplicidad de la pregunta, el
ritmo insistente sobre la palabra «manos» y el final en risa imitada (jAhahaha!) propician
un ambiente de diversion y complicidad entre el adulto y el nifio. Al igual que en los
juegos mimicos hispanicos tradicionales, Kolloli ya nass utiliza el cuerpo como primer
territorio de exploracion ludica y social, reforzando el vinculo afectivo mediante un
lenguaje accesible y gestual.

En definitiva, tanto en la tradicion hispanica como en las otras culturas de
procedencia de estas cantilenas, los primeros juegos mimicos constituyen una forma
primigenia de literatura oral donde el gesto y la palabra se entrelazan, modelando los
primeros vinculos sociales y afectivos del nifio, y configurando un proceso de primeros
aprendizajes intuitivo, transmitido de generacion en generacion.

4.3. Formulas de sorteo

Las suertes, también conocidas como retahilas de sorteo o formulas para sortear
o echar a suertes, son un tipo de composiciones del Cancionero Popular Infantil que se
caracterizan por su estructura ritmica y sonora mas que por un contenido léogico o narrativo.
Aunque en apariencia su finalidad principal es elegir de forma aleatoria quién comienza
un juego o asume un rol determinado, su verdadera riqueza reside en su funcionamiento
como pequefios artefactos lingtiisticos cargados de ritmo, musicalidad y, a menudo, de un
delicioso sinsentido (Cerrillo y Sdnchez Ortiz, 2017).

Como recuerda Calleja (1983), las formas orales tradicionales -los juegos, las
canciones, las formulas- son fuente de inspiracion para numerosos poetas que buscan
recuperar el valor primitivo de la palabra: su dimension acustica, ritmica y ritual. En las

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~ 68 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

suertes, lo importante no es tanto el significado literal de las palabras como su sonoridad,
su capacidad para encadenarse en un flujo de silabas que acompaiie mecanicamente el
proceso de seleccion dentro del juego. Esta prevalencia de la musicalidad sobre el sentido
logico aparece en suertes tradicionales hispanicas como:

Una mosca en un cristal

hizo cris, hizo cras,

el cristal se rompid

y la mosca se salvé (Cerrillo, 2005: 97).

El mismo fendmeno se observa en composiciones de origen africano como Ajrada
malha, recogida en esta investigacion: «Langosta salada, / ;donde has estado rondando? /
En el jardin de los justos. / ;Qué has comido? ;Qué¢ has bebido? / Solo caida y lamento, /
y la sabiduria en tus manos. / Te encontraste con Abu Fattahy.

Pese a su apariencia narrativa, Ajrada malha presenta la misma estructura de
acumulacidn, encadenamiento de iméagenes y juego fonético que caracteriza a las suertes
tradicionales. Mas alla de la aparente historia de la langosta, lo que predomina es el ritmo,
la repeticion de sonidos y la invitacion ludica a participar en el juego.

La misma légica ritmica se encuentra en la suerte francesa transmitida por un nifio
argelino: «Niaco, niaco robinet, / tu mérites un bon soufflet. / Puisque tu I’as mérité, /
sortez, sortez, / s’il vous plaity. Aqui, el absurdo —la traduccion literal de robinet, del francés,
es grifo-, un grifo que merece una bofetada, y el ritmo sincopado que marca cada silaba
refuerzan el caracter mecanico de la formula. La funcion primaria no es construir un relato
coherente, sino establecer un procedimiento sonoro de exclusion o eleccion en el juego. Estas
formulas infantiles pueden leerse como jitanjaforas populares: juegos ritmicos que devuelven
a la palabra su valor acustico primigenio, anterior a la l6gica y al sentido convencional. Lopez
Tamés (1990) y Gabriel Celaya (1981) destacaron que el sinsentido, el gusto por el disparate
y la musicalidad pura son caracteristicas esenciales de la literatura oral infantil, y que han
inspirado movimientos artisticos de vanguardia como el surrealismo. Asi, las suertes -ya sean
hispanicas, magrebies o argelinas/franc6fonas- forman parte de una tradicion que privilegia
el ritmo, el juego y la expresion libre por encima de la l6gica narrativa. Sirven no solo para
organizar la dindmica del juego infantil, sino también para celebrar el poder sonoro de la
lengua, en un espacio donde la magia del ritmo prima sobre la rigidez del sentido. Volvemos
a ver asi como las formulas de sorteo son ejemplos vivos de la literatura popular, herederas
de una tradicion ancestral que ha sabido mantener su frescura a través de generaciones y
culturas, reafirmando el valor del lenguaje como juego y como ritual.

4.4. Canciones escenificadas

Para finalizar, nos ocuparemos de las canciones escenificadas, que suman casi
la mitad del corpus recogido. Dentro de la tipologia del Cancionero Popular Infantil,
las canciones escenificadas constituyen un tipo especialmente significativo, tanto por el
vasto numero de composiciones que se encuadran dentro de esta clasificacion, como por
la riqueza de sus recursos literarios. Definidas por la combinacién de texto y accion,
estas composiciones presentan estructuras poéticas que, aunque sencillas en apariencia,
encierran mecanismos literarios complejos: repeticion de foérmulas, juegos fonicos,
encadenamientos, paralelismos y onomatopeyas.

Si bien su funcion ludica y de acompanamiento gestual es incuestionable,
interesa aqui detenerse particularmente en su dimension literaria, clave para entender su

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~69 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

capacidad de perdurar y adaptarse a distintos contextos culturales. Las composiciones
africanas recogidas en este estudio -Wahd joj tlata jemd, Mama dsamanha gaya, Achta
ta ta ta 'y Tikchbila Tiwliwla- ilustran como, en tradiciones distintas a la hispanica,
las canciones escenificadas reproducen patrones literarios andlogos, configurando un
corpus transnacional de formas orales que responden a principios expresivos y ladicos
practicamente universales.

Una caracteristica fundamental de estas canciones es su fuerte estructura ritmica,
basada en la repeticion de palabras, frases y férmulas sonoras. En Wahd joj tlata jemd
(«Un, dos, tres, congélate»), la féormula numérica inicial establece un ritmo binario
inmediato. El texto no busca narrar una historia, sino sostener un ritmo que marca la
accion de detenerse subitamente, tal como sucede en canciones escenificadas hispanicas
como «Un, dos, tres, escondite inglés». Aqui, el contar progresivo («uno, dos, tres») se
convierte en un dispositivo poético autdbnomo, cargado de tension ladica y sonora.

En Tikchbila Tiwliwla, la repeticion del binomio Tikchbila/Tiwliwla funciona
como un estribillo estructural. Esta reiteracion produce un efecto de circularidad y
suspension temporal: la narracion de la accion (coger el laud, el tambor, cantar) queda
enmarcada por el constante retorno al estribillo, configurando un espacio ludico en el que
texto y ritmo son inseparables. El mecanismo recuerda al de muchas canciones de corro
espafiolas, donde el estribillo («A la rueda, rueda», «Anton piruleroy») vertebra la totalidad
de la composicion.

Aunque muchas canciones escenificadas se apoyan en repeticiones ritmicas mas que
en una narracion formal, algunas introducen esquemas narrativos sencillos o estructuras
dialogales. En Mama dsamanha gaya, por ejemplo, se desarrolla una pequena narracion:
la llegada de la madre que trae regalos. La enumeracion de los animales («ocas y patos»)
introduce un juego de anticipacion y sorpresa, a la vez que permite la participacion activa
de los nifios en el canto (imitando los sonidos de los animales: «uak, uak, uak»).

Este tipo de pequenas secuencias narrativas encaja perfectamente en lo que
Cerrillo (1994) describia para las canciones escenificadas: textos donde la historia importa
menos que el ritmo o la plasticidad de la accion, pero que, sin embargo, dotan de sentido
al movimiento y a la participacion del grupo. De manera similar, en Achta ta ta ta, la
estructura simula una especie de stplica o peticion a un personaje (el panadero Busekri),
introduciendo un leve desarrollo dramaético: se solicita la coccion temprana del pan
para alimentar a los hijos. Aunque el desenlace («el juez no lo sabe») no desarrolla una
verdadera resolucion narrativa, el fragmento crea un efecto de movimiento y expectativa,
tipicos de los textos escenificados de base narrativa. Cabe sefialar que la tematica de la
lluvia, presente en esta composicion, encuentra paralelos en el propio cancionero popular
infantil hispanico, donde existen retahilas como Que llueva, que llueva o Lluvia, lluvia,
vete ya, que utilizan también un lenguaje sencillo y repetitivo para dialogar con los
fendmenos naturales, apelando a su llegada o a su marcha.

Otro elemento interesante en estas canciones es el uso de diferentes recursos
expresivos. Las canciones escenificadas africanas analizadas comparten con las hispanicas
el gusto por los juegos fonicos, las onomatopeyas y los paralelismos formales. En Mama
dsamanha gaya,la onomatopeya («uak, uak, uak») no es un mero adorno, sino un elemento
estructural que refuerza el ritmo, marca la alternancia entre accion y sonido y proporciona
un punto de climax ludico en la participacion colectiva. Esta misma funcion cumplen las
secuencias de repeticion ritmica en Tikchbila Tiwliwla, donde la insistencia sonora de los
estribillos genera un efecto ritmico y musical similar al de los tradicionales hispanicos 4
la lima y al limon o Cucu cantaba la rana.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~70 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

Elparalelismo estructural también es notable: 7ikchbila Tiwliwla organiza sus versos
de manera casi simétrica, repitiendo una formula ritmica fija en cada linea, interrumpida
solo por pequeiios cambios de contenido («cogi el laud», «cogi la darbukay, «cantamosy).
Este recurso, ampliamente documentado en la poesia popular de tradicion oral, facilita la
memorizacion, promueve la participacion grupal y refuerza el caracter colectivo del canto.

Otro rasgo que comparten estas canciones con las escenificadas de la tradicion
hispanica es su caracter anénimo y variable. Aunque en su origen haya existido un autor
individual, las canciones se modifican al ser transmitidas oralmente: se adaptan a nuevos
contextos, se simplifican, se enriquecen o se mezclan con otras formas. Esta dindmica
colectiva explica el origen curioso y la existencia de diversas versiones de Tikchbila
Tiwliwla, como veremos mas adelante.

La flexibilidad en la interpretacion y uso de estos textos también es evidente:
Wahd joj tlata jemd puede acompanar distintos tipos de juegos fisicos (congelarse,
saltar, agacharse), al igual que las canciones hispénicas de corro o comba varian segun el
informante, la zona geografica de recogida o la ocasion en que se canta.

Las canciones escenificadas africanas que hemos analizado reproducen de manera
precisa las estrategias literarias fundamentales del cancionero popular infantil: repeticion,
ritmo marcado, onomatopeyas, juegos de palabras y estructuras paralelisticas. Aunque su
contenido narrativo sea ocasionalmente ligero o fragmentario, su potencia reside en la
capacidad que tienen para configurar espacios ritmicos de participacion colectiva, donde
la palabra, el gesto y el movimiento se entrelazan de forma organica. Wahd joj tlata
jemd, Mama dsamanha gaya, Achta ta ta ta 'y Tikchbila Tiwliwla son ejemplos vivos de
como la literatura oral infantil, en diferentes latitudes, sigue respondiendo a principios
universales de organizacion poética, construyendo a partir de elementos simples una
compleja arquitectura sonora y emocional que atraviesa culturas y generaciones.

5. EL CANCIONERO Y LA MEMORIA DE LOS PUEBLOS: TIKCHIBILA

Si hay un género lirico en la literatura popular espafiola que esté relacionado con
la memoria de las gentes, ese es el romancero. Un romancero que extiende sus raices en el
cancionero infantil, como se han encargado de estudiar investigadoras como Ana Pelegrin
(1996), Virtudes Atero Burgo (1990) o Maria Jests Ruiz Fernandez (2006).

En el caso de la cancidn infantil que cierra nuestro corpus de estudio, Tikchibila,
es mucha la bibliografia que se puede encontrar sobre la misma, en especial sobre su
origen en un romance morisco (Bernabé Pons, 2013; Epalza, 1996). Y aqui encontramos,
una vez mas, esa relacion del romancero y la infancia que acabamos de mencionar. En
Espafia tenemos muchos casos, documentados y contrastados, del uso del romancero
en el cancionero infantil. El Romancero Infantil, como afirmaba Virtudes Atero Burgos
(1990: 13), no es distinto del general, ni tiene un repertorio distinto, ni vive de manera
independiente, «antes al contrario, representa una parte esencial de aquel (...); no es un
tema, es un nivel de la tradicion; si se quiere, un estado, el ultimo, al que puede llegar un
romance en la cadena de la transmisiony.

Todos conoceremos, seguro, canciones infantiles como Mambrii se fue a la guerra
/ mire usté mire usté qué pena / Mambru se fue a la guerra / sabe dios cudndo vendra.
O el de Yo soy la viudita del conde Laurel / que quiero casarme y no tengo con quién.
O Estaba el seiior don Gato / sentadito en su tejado / ha recibido una carta / que si
quiere ser casado... Algo muy similar encontramos en el caso que nos ocupa: la cancion
Tikchbila Tiwliwla, cuya pervivencia en el repertorio infantil actual es reflejo de un remoto

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~71 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

origen en el romancero morisco. Segun varios estudiosos de la literatura oral arabe y
andalusi (Chejne, 1974; Epalza, 1991), Tikchbila deriva de Dik Ishbiliyya, ‘el camino
hacia Sevilla’, y Tiwliwla puede interpretarse como ‘volveremos a ella’. Estos versos
condensan la nostalgia de los moriscos expulsados de la peninsula tras el decreto de 1609,
y constituyen un testimonio lirico de la memoria historica de un pueblo desplazado.

El texto del romance antiguo, que conserva un eco en la version ludica
contemporanea, puede transliterarse y traducirse de la siguiente forma:

Tikchbila

Ma gataliinT wa-la ahyawni,
Dhalika al-kas alladht a‘tawnt,
Al-harami la yamiitu,
Satahsultina ‘ala akhbarih,

Ha huwa gadim,

Ha huwa hahuna marratan ukhra,
Ha huwa hahuna marratan ukhra.

Tikchbila

No me mataron,

ni me dejaron vivir.

Ese vaso que me dieron,
el ladrén no muere,
tendréis noticias de él.
Ahi viene,

aqui esta de nuevo,

aqui esta de nuevo.

La simbologia de los versos es muy evocadora. La expresion «no me mataron ni
me dejaron viviry (ma gatlouni ma hyawni) evoca las torturas y humillaciones sufridas
por los moriscos, especialmente durante las conversiones forzadas y la Inquisicion. El
«vaso que me dieron» (dak lkass lli aatawni) parece que alude al acto de obligarles a
beber vino, transgrediendo su fe musulmana como simbolo de sometimiento. El verso
«el ladrén no muere» (al hrami maymoutchi) puede interpretarse como una alusion a la
persistencia de la opresion. Y, por Gltimo, «llegaron noticias» (jate khbarou f’lkoutchi)
puede hacer referencia a las nuevas olas de exiliados que mantenian viva la memoria de
Al-Andalus.

Autores como Epalza (1991) destacan que el dolor de la expulsion gener6 una
rica literatura nostalgica en arabe y en aljamia (espaiol escrito en caracteres arabes), que
pervivid tanto en el Magreb como en las comunidades moriscas ocultas. Dentro de esa
produccion, Tikchbila Tiwliwla seria un curioso caso de tradicion popular infantil, donde
un lamento colectivo se transforma en juego y en canto.

Actualmente, la cancion se mantiene viva entre los nifios marroquies en forma
de juegos colectivos: unos nifios chocan sus palmas mientras alternan los versos, o dos
pequefios giran cogidos de las manos al ritmo de la melodia. Se trata, como en tantas
canciones escenificadas, de una accion ritmica que enmascara un contenido mucho mas
grave y profundo.

Esta forma de pervivencia es paralela a la de muchos romances espafioles
medievales que, como observd Ramon Menéndez Pidal (1968), han llegado hasta
nuestros dias en forma de canciones de corro o de juegos infantiles. El fendmeno por el

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~T72 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

cual una composicion adulta se infantiliza en la transmision oral ha sido estudiado por
Ana Pelegrin (1996), quien sefiala que la memoria colectiva conserva, a través de las
generaciones, no solo los textos, sino también sus ritmos, sus imagenes simbdlicas y sus
significados afectivos.

El caso de Tikchbila Tiwliwla demuestra, ademads, el caracter flexible y resiliente
de la literatura oral: un romance de exilio y dolor se convierte en juego de integracion
social para las generaciones infantiles posteriores. La melancolia se transforma en risa, y
la herida histdrica en un espacio de pertenencia y continuidad cultural.

La importancia de esta herencia no puede subestimarse. Como afirma Maria Jesus
Ruiz Fernandez (2006: 45), «el cancionero infantil no es solo juego o aprendizaje: es
archivo vivo de la memoria popular». A través de estos pequeios textos musicales los
nifnos reescriben, cantan, perpetuan... sin saberlo, una historia que trasciende el tiempo
en el que viven y conecta con los pueblos de ambas orillas del Mediterraneo.

Desde un punto de vista literario, 7ikchbila Tiwliwla conserva rasgos propios
del romance tradicional: la formula de apertura, el tono sentencioso, las estructuras
paralelisticas y la repeticion de motivos. Aunque simplificado, el texto mantiene la
esencia lirica de los antiguos romances de frontera, en los que el dolor y la resistencia se
expresaban ritmica y melddicamente.

Por ultimo, cabe subrayar que el proceso de conservacion de esta cancion a través
de la infancia, aunque espontaneo, también revela una cierta actualizacion simbolica
(Diaz Viana, 1997): los nifios, al recrear y adaptar el texto, aseguran la continuidad de
un imaginario cultural que resiste al olvido. Asi, en los ecos de Tikchbila Tiwliwla sigue
latiendo una memoria compartida entre las dos orillas, entre el Al-Andalus perdido y el
Magreb que lo sofio.

Y, para finalizar, rescatamos una retahila infantil en castellano, que recogimos de
una nifia marroqui y una nifa espafiola en la localidad de Cafiamares, mientras realizaban
un juego de palmas. La cantinela dice asi:

Ring, ring, llaman a la puerta,
ring, ring, yo no quiero abrir,
ring, ring, es la policia,

ring, ring que no quiero ir,
ring, ring, abre t la puerta
ring, ring te lleven a ti

por ser morena y chiquita
con pecas en la nariz.

Margit Frenk ya indica en su corpus la mas que probable procedencia de este tipo
de retahilas del romance de Bernal Francés o la adultera, documentando su ya posible
uso infantil desde la Edad de Oro, como nos recuerda Maria Jesus Ruiz (2023: 77-80):
«Culantrillo llama a la puerta / perexil, quién esta ahi? / Yerbabuena soy sefiora / que vengo
a por teronjil». Ana Pelegrin (2006), M.? Jests Ruiz Ferndndez (2023) o Mariana Masera
(2008, 2019) han documentado cémo este relato lirico sobre el adulterio y la repentina
presencia de la muerte han encontrado en el juego infantil un lugar de supervivencia que,
como vemos, dura hasta nuestros dias. De aquel relato cruel de adulterio y muerte, el
cancionero infantil se ha quedado con la llamada a la puerta inquietante, advirtiendo de un
peligro inminente y un mal presagio. Pero lo ha transformado, al igual que en el anterior
de Tikchibila, en un motivo de juego, de sinsentido, de ritmo, musica y diversion.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~73 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

6. CONCLUSIONES

El estudio del cancionero popular infantil a ambos lados del Estrecho nos muestra
la extraordinaria riqueza de estas composiciones y su importancia como vehiculo de
transmision cultural, afectiva e incluso de memoria historica: canciones que, mas alla de
las divisiones geograficas y politicas, unen a las comunidades humanas a través, en este
caso, de la infancia, la oralidad y el juego. Las nanas, los juegos mimicos, las suertes y
las canciones escenificadas analizadas en este trabajo no solo comparten rasgos ludicos,
tematicos o estructurales, sino que también preservan simbolos, valores y representaciones
compartidas a lo largo de generaciones en su memoria colectiva.

El andlisis de ejemplos procedentes de Espana y del Magreb confirma que los
patrones de la literatura oral infantil son profundamente universales, pero a la vez también
estan muy localizados culturalmente. La repeticion, el ritmo, el juego de manos o de
movimiento, la presencia de figuras familiares o simbolicas (madre, animales, oficios,
instrumentos musicales, etc.) son elementos constantes que, con ligeras variaciones,
aparecen tanto en las canciones de tradicion hispanica como en las africanas. A pesar
de las diferencias lingiiisticas, religiosas o sociales, los repertorios infantiles presentan
estructuras ritmicas similares, el uso de formulas repetitivas y la funcion ludica como
medio de socializacion. Esta estructura compartida permite imaginar un «ADN poético
infantil» que supera fronteras y nos ofrece un espacio comin de humanidad.

Canciones como Tikchbila Tiwliwla ilustran, ademas, como el cancionero infantil
puede vehicular, bajo formas aparentemente sencillas y ludicas, memorias traumaticas
y anhelos colectivos, como fue el caso de la expulsion morisca. Estos procesos de
infantilizacion de los relatos histéricos muestran que la literatura oral no solo sirve para
entretener o educar, sino también para preservar la memoria de los pueblos.

Por otra parte, la investigacion-accion llevada a cabo con nifios y jévenes de origen
marroqui o magrebi en Castilla-La Mancha ha permitido observar como estas canciones
siguen cumpliendo su funcidn integradora y comunitaria en contextos migratorios. Como
ha sefialado Moscoso Garcia (2023), las canciones infantiles funcionan como pasarelas
de identidad que permiten a los nifios reconocerse en una tradicion y, al mismo tiempo,
adaptarla a sus nuevas realidades. El estudio de la oralidad infantil, en consecuencia,
no puede disociarse del andlisis de los procesos histdricos, migratorios y de contacto
cultural. Por eso, la recopilacion de canciones en comunidades migrantes residentes en
Castilla-La Mancha ha permitido observar como las tradiciones infantiles se conservan,
se adaptan y se recrean en contextos nuevos. La presencia de canciones de origen magrebi
entre nifios y jovenes vinculados familiarmente alli, pero nacidos ya en Espafia, evidencia
la vitalidad de la tradicion oral y su capacidad para sobrevivir en contextos de cambio,
sirviendo como vinculo afectivo con el pais de origen de sus familias. La comparacion, por
ejemplo, entre formulas de sorteo africanas, como Ajrada malha o Niaco, niaco robinet,y
sus equivalentes hispanicos demuestra que, en la infancia, el placer del ritmo, del absurdo
y del juego de palabras se impone sobre las diferencias culturales. El cancionero infantil
actiia asi como un espacio de libertad lingiiistica, emocional y social donde los nifios
reafirman su pertenencia a una comunidad, ya sea de origen o de acogida.

En definitiva, los juegos, nanas y canciones infantiles documentados en esta
investigacion son testimonio vivo de una historia compartida. Su estudio no solo enriquece
el conocimiento filologico y etnografico, sino que también contribuye a valorar la literatura
infantil oral como patrimonio intangible fundamental en los procesos de memoria,
identidad y transmision cultural. Frente a los discursos que insisten en las rupturas, el

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~ 74 ~



C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

cancionero infantil recuerda que las culturas dialogan, se influyen mutuamente y que, en
la voz de un nifio que canta y juega, sobreviven siglos de historia compartida.
Logicamente, este estudio no pretende sentar catedra sobre el cancionero infantil
transmediterraneo, sino abrir nuevas vias de investigacion sobre la memoria oral y el
papel de la infancia -muy pocas veces tenido en cuenta- como depositaria de la tradicion
oral. Aunque no es una muestra muy extensa, con esta pequefia representacion podemos
hacernos a la idea de cémo la tradicion lirica infantil tiene unos mismos rasgos y patrones
a ambos lados del estrecho; y como merece la pena abrir, ademas de nuestros brazos,
también los oidos para conocer y disfrutar un folclore tan distinto y, a la vez, tan parecido.

BIBLIOGRAFiA

ATERO BURrGos, Virtudes (1990): «El romancero infantil: aproximaciones a otro nivel de
la tradicion», Draco, 2, pp. 13-34.

BernaBE Pons, Luis Fernando (2013): Los Moriscos: conflicto, expulsion y diaspora,
Madrid, Los Libros de la Catarata.

CALLEIA, Seve (1983): «Acerca de la poesia para nifios», Apuntes de Educacion, 10, pp.
11-13.

CELAYA, Gabriel (1981): La voz de los nifios, Barcelona, Laia.

CerriLLO, Pedro C. (1994): Lirica popular esparniola de tradicion infantil, Cuenca,
Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

CEeRrriLLO, Pedro C. (2005): La voz de la memoria. Estudios sobre el cancionero popular
infantil, Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

CEerriLLO, Pedro C. y SANcHEzZ Orrtiz, César (2017): El cancionero popular infantil en
educacion, Madrid, Sintesis.

CHEINE, Anwar (1974): Muslim Spain: Its History and Culture, Minneapolis, University
of Minnesota Press.

CmNerto, Liliana (2001): «En busca de la poesia perdida», en Actas de las segundas
Jornadas de Promocion de la Lectura. Panorama actual de la Literatura Infantil
v Juvenil desde la mirada de los escritores, Buenos Aires, Secretaria de Educacion
del Gobierno de la Ciudad, pp. 73-77.

Diaz Viana, Luis. (1997): El regreso de los lobos. La cultura popular en tiempos de
globalizacion, Valladolid, Universidad de Valladolid.

ELLioT, John (1990): La investigacion-accion en educacion, Madrid, Morata.

EraLza, Mikel de (1991): Los moriscos antes y después de la expulsion, Madrid, Mapfre.

ErarLza, Mikel de (1996): «Estructuras de acogida de los moriscos emigrantes de Espafia
en el Magreb (siglos xit al xvin)», Alternativas. Cuadernos de Trabajo Social, 4,
pp- 35-58. https://doi.org/10.14198/ALTERN1996.4.3

Frenk, Margit (1998): Lirica infantil hispanoamericana: canciones de tradicion oral,
Ciudad de México, Fondo de Cultura Economica.

Kosny, Valsa (2010): Action research for improving educational practice: A step-by-step
guide, 2* ed., London, Sage.

Lewin, Kurt (1946): «Action research and minority problems», Journal of Social Issues,
2/4, pp. 34-46. https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.1946.tb02295.x

Lopez Tames, Roman (1990): Introduccion a la Literatura Infantil, Murcia, Universidad
de Murcia.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~ 75 ~


https://doi.org/10.14198/ALTERN1996.4.3
https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.1946.tb02295.x

C. SANCHEZ ORTIZ, «TRADICION ORAL INFANTIL...)» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 59-76

MasEgra, Mariana (2008): «Tradicion y creacion en los simbolos del romancero tradicional
hispénico: la puerta», Destiempos, 15. <http://www.destiempos.com/n15/masera.
pdf>

MasEeraA, Mariana (2019): «Los simbolos y motivos en la antigua lirica popular hispanica:
hacia la construccidén de un diccionario», Boletin De Literatura Oral, volumen
extraordinario 2, pp. 229-252. https://doi.org/10.17561/blo.vextrai2.16

MCcKERNAN, James (1996): Investigacion-accion y curriculo: Propuesta de investigacion
critica, Madrid, Morata.

MEeNENDEZ PipAL, Ramoén (1968): Romancero Hispanico (Teoria e historia), Madrid,
Espasa Calpe.

Moscoso Garcia, Francisco (2023): «Las Misioneras de Nuestra Sefiora de Africa y la
recogida de literatura oral en el Sahara argelino: un cuadernillo andnimo escrito
en torno a los afios 1970», Boletin de Literatura Oral, 13, pp. 40-65. https://doi.
org/10.17561/blo.v13.7904

PEDROSA, José¢ Manuel (2006): La narracion folklorica: estudio y edicion de textos
tradicionales, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca.

PELEGRIN, Ana (1996): La infancia en la poesia: El romancero infantil, Madrid, Catedra.

PELEGRIN, Ana (1999a): «Catélogo de retahilas y canciones infantiles», en Romances y
canciones en la tradicion andaluza, Enrique Baltanas, Antonio J. Pérez Castellano
y Pedro Pifiero (eds.), Sevilla, Fundaciéon Machado, pp. 217-290.

PELEGRIN, Ana (1999b): La escuela de la fantasia: tradicion oral y literatura infantil,
Madrid, Ediciones de la Torre.

PELEGRIN, Ana (2006): La flor de lamaravilla: juegos, recreos, retahilas, Madrid, Fundacion
German Sanchez Ruipérez.

Ruiz FERNANDEZ, Maria Jesus (2000): La literatura oral infantil: memoria y pervivencia,
Cadiz, Universidad de Cadiz.

Ruiz FERNANDEZ, Maria Jesus (2023): Culantrillo llama a la puerta. Catdlogo y poética del
romancero infantil, Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

TesERO RoBLEDO, Eduardo (2002): «La cancion de cuna y su funcion de catarsis en la
mujer», Didactica (Lengua y Literatura), 14, pp. 211-232.

ViLa, Ignasi (1984): «Del gesto a la palabra: una explicacion funcionaly, en Psicologia
evolutiva, 11, Jesus Palacios, Alvaro Marchesi y Mario Carretero (eds.), Madrid,
Alianza Universidad, pp. 85-104.

Fecha de recepcion: 1 de mayo de 2025
Fecha de aceptacion: 20 de septiembre de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9653
~76 ~


http://www.destiempos.com/n15/masera.pdf
http://www.destiempos.com/n15/masera.pdf
https://doi.org/10.17561/blo.vextrai2.16
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904

	Tradición oral infantil a ambos lados del Estrecho de Gibraltar

	﻿﻿1. Metodología﻿﻿
	﻿﻿2. Nuestra investigación﻿﻿
	﻿﻿3. Corpus de estudio﻿﻿
	﻿﻿4. Análisis del corpus seleccionado﻿﻿
	﻿﻿4.1. Las nanas﻿﻿
	﻿﻿4.2. Primeros juegos mímicos﻿﻿
	﻿﻿4.3. Fórmulas de sorteo﻿﻿
	﻿﻿4.4. Canciones escenificadas﻿﻿

	﻿﻿5. El cancionero y la memoria de los pueblos:﻿ Tikchibila﻿
	﻿﻿6. Conclusiones﻿﻿
	Bibliografía 


