
R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 147 ~

Oralidad y escritura en la Opera de los Pupi sicilianos

Orality and writing in the Sicilian Pupi Opera

Rosario Perricone
(Academy of Fine Arts in Palermo)
rosario.perricone@abapa.education

https://orcid.org/0000-0002-4317-5834

Resumen: El estudio antropológico de la ora-
lidad y la escritura no puede limitarse a un 
discurso ideológico que tiende, incluso incons-
cientemente, a postular la singularidad y el es-
quematismo de la representación a través de 
uno de los objetos del campo. Por el contrario, 
mediante el análisis de textos escritos, etnotex-
to orales y objetos relacionados con la Opera 
dei Pupi siciliana, recopilados para esta oca-
sión, intentaré «mostrar la complejidad semán-
tica y la naturaleza históricamente determinada 
de las relaciones que parecen obvias y dadas, 
pero que, dentro de una visión diferente de la 
procesualidad histórica, proporcionan una dia-
léctica compleja y nunca mecánica, compuesta 
por restricciones, aceptaciones, adaptaciones, 
resistencias, procesos de formación del habitus 
y de ideologización de las prácticas, a los que 
siempre está sujeto el proceso de constitución 
de la cultura». Al hacerlo, sitúo el análisis del 
repertorio de la Opera dei Pupi siciliana en una 
perspectiva historiográfica y comparativa aten-
ta a las dimensiones simbólicas e ideológicas, 
cuyo examen nos permitirá, espero, establecer 
qué motivos y contenidos, además de los de la 
épica caballeresca, se han incluido y qué ima-
ginario han contribuido a crear.

Palabras clave: Narración oral, Ópera de tí-
teres siciliana, Cartel, Bandidos, Imagen bus-
trofédica.

Abstract: The anthropological study of orality 
and writing cannot be confined to an ideolog-
ical discourse that tends, even unconsciously, 
to postulate the uniqueness and schematism of 
representation through one of the objects in the 
field. On the contrary, through the analysis of 
written texts, oral ethnotexts, and objects relat-
ed to the Sicilian Opera dei Pupi, collected for 
this occasion, I will attempt to ‘show the se-
mantic complexity and historically determined 
nature of relationships that appear obvious and 
given, but which, within a different vision of 
historical processuality, provide a complex and 
never mechanical dialectic, made up of con-
straints, acceptances, accommodations, resis-
tances, processes of formation of habitus and 
ideologisation of practices, to which the pro-
cess of constitution of culture is always sub-
ject’. In doing so, I place the analysis of the 
repertoire of the Sicilian Opera dei Pupi in a 
historiographical and comparative perspective 
attentive to symbolic and ideological dimen-
sions, the examination of which will allow us, 
I hope, to establish which motifs and contents, 
in addition to those of chivalric epic, have been 
included and which imagery they have contrib-
uted to creating.

Keywords: Oral narration, Sicilian puppet the-
atre, Poster, Bandits, Bustrophedic image.

mailto:rosario.perricone@abapa.education
https://orcid.org/0000-0002-4317-5834


R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 148 ~

1. Introducción

Está demostrada la interdependencia de la transmisión oral en distintos soportes 
como los folletos o los libros con imágenes. Siguiendo este camino trazado por ilustres 
estudiosos, intentaré en este artículo aportar algunos elementos más que confirmen estas 
tesis, empezando por la literatura de ciencia ficción, aunque me centraré después en la 
medieval.

Un día, hace muchos años, en la salida de las Pléyades, vi por casualidad en la 
televisión una película en la que los bomberos, en lugar de apagar incendios, prendían 
fuego a los libros. Esta visión, que mostraba un mundo completamente al revés, quedó 
grabada en mi mente hasta mi adolescencia, cuando descubrí que se trataba de Fahrenheit 
451, una película dirigida por François Truffaut, basada en la novela homónima de Ray 
Bradbury.

La historia nos habla de una sociedad en la que el «tubo de rayos catódicos» 
domina todos los aspectos de la vida y en la que la ley obliga a los ciudadanos a utilizar 
la televisión como único medio de educación, información y entretenimiento. Cualquier 
otra forma de conocimiento está prohibida. Montag, el protagonista, es un bombero que, 
en lugar de apagar fuegos, quema libros por orden de las autoridades. Sin embargo, su 
curiosidad lo lleva a cuestionar el valor de esos objetos prohibidos y comienza a leerlos. 
Su rebeldía lo lleva a buscar refugio en una comunidad de «hombres-libro», personas que 
viven como vagabundos, pero que, interiormente, custodian bibliotecas enteras. El líder 
de este grupo, Gragner, revela a Montag que también destruyen libros, pero de una forma 
diferente: «Los leemos y luego los quemamos, para evitar que alguien los encuentre en 
nuestras casas. Nuestro objetivo es preservar la cultura, de forma segura, para cuando sea 
necesario. Transmitiremos los libros a nuestros hijos oralmente, y a ellos les corresponderá 
hacer lo mismo con sus descendientes». La película termina con un «hombre-libro» que, 
en su lecho de muerte, recita a su nieto los pasajes del texto que le ha sido confiado. El 
niño repite entonces los versos que acaba de aprender para memorizarlos, como en la fase 
inicial de un rito de iniciación: se identifica con su abuelo, el «hombre-libro», cuya vida 
y obra ha aprendido.

Su muerte coincide con su muerte simbólica, que le permite abandonar el papel 
de aprendiz y convertirse a su vez en «hombre-libro». De este modo ―tomando prestado 
un concepto expresado por Antonino Buttitta (1996: 245-265)― se establece un circuito 
lógico de superposición e inversión de actores simbólicos, con el resultado de que los 
muertos renacen a través de los niños. La novela de Bradbury, al invertir el circuito 
lógico-histórico, hace que los libros mueran y renazcan a través de la memoria, que se 
convierte en palabra-imagen. Las dos prácticas comunicativas (visual y oral) están unidas 
por una relación de absoluta interdependencia. Parafraseando una expresión acuñada por 
Francesco Orlando (2015) para la literatura, podríamos decir que estas imágenes son 
«objetos obsoletos» en el sentido más profundo del término a parte subiecti ad parte 
obiecti. En otras palabras, estas imágenes son «una otra parte inmaterial [...] encarnada o 
incorporada en las cosas» (Raboni, 1993: 33). La cohesión textual (o coherencia a parte 
obiecti) es una propiedad intrínseca que se encuentra en todos los medios lingüísticos que 
enlazan los enunciados y las partes de un texto.

La supuesta oposición entre tradiciones orales y escritas, que domina la antropología, 
es engañosa: en primer lugar, porque tiende a anular lo oral como opuesto a lo escrito, y no 
comprende su forma específica de funcionamiento; y en segundo lugar, porque no considera 
la posibilidad de que, entre los extremos de tradiciones puramente orales y puramente 
escritas, existan efectivamente situaciones intermedias (Ong, 1982; Severi, 2004).



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 149 ~

Bradbury, con su novela, subvierte el circuito lógico tradicional, reviviendo 
los libros a través de la memoria que se transforma en palabra e imagen. Las prácticas 
comunicativas visuales y orales están, como sabemos, profundamente interconectadas. 
La hipotética oposición entre tradiciones orales y escritas, que a menudo prevalece en 
antropología, es engañosa: en primer lugar, porque tiende a anular lo oral en lo opuesto a 
lo escrito, y no abarca su modo específico de funcionamiento; en segundo lugar, porque no 
contempla la posibilidad de que, entre los extremos de lo puramente oral y lo puramente 
escrito, existan muchas situaciones intermedias (Ong, 1982; Severi, 2004). Por otra 
parte, un «mundo icónico humano» es impensable sin un «mundo verbal humano», una 
«semántica visual» no puede separarse del ethos lingüístico que la generó (Faeta, 2001: 25).  
Paradójicamente, hoy, en nuestra sociedad tan impregnada de imágenes, la oralidad ha 
vuelto a asumir un papel central precisamente para la producción y comprensión del 
código visual. Vivimos en la era de la oralidad visualizada y los «sistemas de conformación 
cultural de los grupos humanos se organizan a través de una sofisticada y compleja 
interacción entre oralidad, escritura e iconicidad» (Pasqualino, 1977: 119-120).

2. Símbolos e ideas en la Opera dei Pupi a través de la historia

Esta «oralidad de la imagen» es inherente a nuestro comportamiento cotidiano, 
razón por la cual resulta difícil identificarla y analizarla. Proponemos en este texto una 
renovación tanto de la concepción tradicional del «objeto» como de la visión antropológica 
del mismo. El estudio antropológico de la oralidad y la escritura ya no puede desenvolverse 
dentro de un horizonte ideológico discursivo que tiende, incluso inconscientemente, a 
postular la unicidad y el carácter esquemático de la representación a través de uno de los 
objetos del campo. En efecto, a través del análisis de textos escritos, etnotextos orales y 
objetos relativos a la representación de la ópera de marionetas de Sicilia, recogidos para 
esta ocasión trataremos de

mostrar la complejidad semántica y el carácter históricamente determinado de relaciones 
que se presentan como obvias y dadas, pero que, dentro de una visión diferente de la 
procesualidad histórica, proporcionan una dialéctica compleja y nunca mecánica, hecha 
de constricciones, aceptaciones, acomodaciones, resistencias, procesos de formación de 
habitus e ideologización de las prácticas, a los que el proceso de constitución de la cultura 
está siempre sujeto (Minicuci, Maria y Palumbo, Berardino, 2007, 151-152).

De este modo, situamos el análisis del repertorio de la ópera de marionetas de Sicilia 
en una perspectiva historiográfica y comparativa atenta a las dimensiones simbólicas e 
ideológicas, cuyo examen nos permitirá, espero, establecer qué motivos y contenidos, 
además de los de la épica caballeresca, se incluyeron y qué imaginario contribuyeron 
a crear. Este análisis a pequeña escala entronca con los estudios de Giovanni Levi 
sobre la microhistoria y las lecturas de la procesualidad histórica alejadas de cualquier 
automatismo que sepa acoger en su análisis esas «posibles vías de interpretación y 
libertad» de que dispone todo actor social incluso dentro de los «sistemas normativos que 
lo soslayan» (Levi, 1993: 112) y que son inherentes al grupo de practicantes de la ópera 
de marionetas siciliana1. Para empezar, hay que señalar que los teatros de marionetas se 

1 Para un análisis de las relaciones entre microhistoria y antropología, véase Berardino Palumbo (2006: 
251-300). Para un estudio en profundidad de la antropología histórica, véase Pier Paolo Viazzo (1990).



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 150 ~

fundaron a principios del siglo xix en las dos ciudades más grandes de la isla, Catania y 
Palermo, dando lugar a dos escuelas muy extendidas en las zonas oriental y occidental 
de Sicilia, respectivamente. Los encargados del teatro realizaban todas las actividades 
relacionadas con la puesta en escena: maniobraban y ponían voz a las marionetas, a veces 
las construían y reparaban, pintaban las escenas y los carteles y escribían los guiones. Las 
representaciones tenían un carácter cotidiano y podían durar hasta un año entero. El ritmo 
cíclico, la estructura conflictiva de la historia y la fuerte caracterización de los personajes 
permitían al público, exclusivamente masculino, una fuerte identificación. La implicación 
de los espectadores se reforzaba mediante diversas estrategias escénicas ―luces, ruidos, 
música― y, sobre todo, a través de enfrentamientos armados ―danzas cadenciosas por 
el choque de espadas, escudos y armaduras―. «En la segunda mitad del siglo pasado y 
hasta alrededor de la Primera Guerra Mundial», nos dice Li Gotti,

emerge con facilidad el carácter artesanal tradicional, basado en consorcios familiares, 
de la actividad de los titiriteros palermitanos, que transmiten el oficio de padres a hijos, que 
trabajan en determinados barrios compartiendo la explotación de las piazzas, cambiando 
de lugar de vez en cuando para renovar su público o quizás por necesidades locales, 
haciendo a veces (sobre todo al principio de su oficio) apariciones más o menos largas allí 
donde el público está más deseoso de verlos y oírlos» (1959: 82).

También surgen estrechos lazos de amistad, parentesco e interés entre los titiriteros, 
los fabricantes de armaduras y de cabezas, los pintores de carteles o carros y los redactores 
de folletos. En este ambiente de consorcio, por así decirlo, el oprante es, sin embargo, 
el más respetado como el que reúne el mayor prestigio y el arte más vivo; y, de hecho, 
sucede que uno puede encontrarse con verdaderos artistas y grandes artistas populares.

Antonio Pasqualino nos ha enseñado que en el teatro de marionetas siciliano 
(la Opera dei Pupi), las fuentes inmediatas de los temas épico-caballerescos sicilianos 
se encuentran en las publicaciones de bolsillo del siglo xix (1977 y 1992). Entre ellas 
destaca la Storia dei paladini di Francia de Giusto Lo Dico, una recopilación de poemas 
caballerescos italianos del Renacimiento en los que se había reelaborado libremente la 
literatura francesa de la Edad Media (Segre, 1974). La opera dei pupi (opra en Palermo; 
opira en Catania) también se nutría de la tradición oral de las contastorie, cuyo repertorio, 
permeable y contaminante, se remonta hasta la chanson de geste.

El repertorio escénico de la ópera está profundamente ligado al gusto y la 
cultura de su público, cuyos cambios sigue plenamente. De ello se deduce que los temas 
abordados, para atraer al mayor número posible de espectadores, además de incluir el ciclo 
caballeresco tradicional, incluían también historias particulares de difusión local, como 
farsas ―representaciones cómicas en dialecto siciliano― o historias litúrgicas ―Pasión 
y Navidad―, episodios bíblicos ―Sansón el judío, Judit y Holofernes―, vidas de santos 
mártires ―santa Rosalía, santa Genoveva, santa Rita de Cortona, san Sebastián Mártir, 
san Eustaquio―, narraciones histórico-románticas ―Pia dei Tolomei, La baronesa de 
Carini, Roger el Normando conquista Sicilia, Las vísperas sicilianas―, aventuras de 
Garibaldi ―La historia de Víctor Manuel y Garibaldi―, dramas de Shakespeare ―Romeo 
y Julieta, Macbeth, Otelo― óperas y también historias de mafiosos y bandidos ―Antonio 
Di Blasi conocido como Testalonga, Giuseppina conocida como la brigantessa, Marziale 
el bandido asesino, Varsalona, Pasquale Bruno, Musolino, Vincenzo Craparo, El bandido 
Leone, Catalano, Los mafiosos de la Vicaria, Los Beati Paoli―.



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 151 ~

Antonio Pasqualino ha señalado cómo en la Historia de los Paladines de Francia 
escenificada por los titiriteros: «el público de la opra identifica más o menos conscientemente 
el contraste entre soberano y vasallo rebelde con el que opone el poder a los pobres, las 
clases dominantes a las clases dominadas» (1977: 117). Se trata de un leitmotiv que recorre 
todo el repertorio de la opra, y no es casualidad que, en la Historia de los Paladines de 
Francia Carlomagno y su cuñado Gano di Magonza, ambos ricos, persigan a Rinaldo, que 
es pobre, y es uno de los héroes más queridos de la opra. Rinaldo, el rebelde, salva muchas 
veces al emperador Carlomagno de los sarracenos, pero a menudo se ve obligado a ser 
ladrón, passu, para ganarse la vida, o a vagar en el exilio, lejos de casa, como los emigrantes.

Como dijo con especial claridad Nino Canino, un abridor de Partinico: «A la 
mayoría (de los espectadores) les gusta Rinaldo porque es más astuto, más encantador. 
[...] Les gusta más Rinaldo: en las bromas, en el amor, en las desgracias y en todo» 
(Pascualino, 1977: 117-118). A Rinaldo le acompaña, no por casualidad, la figura del 
único bandolero presente en el ciclo caballeresco de la ópera de marionetas: don Trico, 
su fiel seguidor. La figura de Rinaldo es una contrapartida idealizada a las figuras más 
realistas de los bandidos de la ópera:

El bandolerismo es una de las principales formas en que se expresó la revuelta de la 
plebe meridional, tanto en el plano de la acción como en el de la fantasía, a través de la 
idealización de la figura del bandido [...] En principio, el bandido representa para el pueblo 
un héroe que tuvo el valor de rebelarse contra una situación social injusta, intentando 
tomarse la justicia por su mano, contra la despiadada ley del Estado. unidad italiana recién 
instaurada y vivida como opresora y usurpadora (Pascualino, 1977: 119-120).

Las representaciones culturales (del ritual al teatro) y narrativas (del mito a la 
novela) se originan y siguen nutriéndose de los «dramas sociales», definidos por el erudito 
escocés Victor Turner como «unidades de proceso social anarmónicas o desarmónicas 
que surgen en situaciones de conflicto» (1993: 148). En estas representaciones sociales, 
el protagonista atraviesa cuatro fases principales de evidencia pública: en primer lugar, 
ruptura de las relaciones sociales normales; en segundo lugar, crisis durante la cual la 
sociedad se ve obligada a lidiar con el caos y el limen generados por el protagonista; en 
tercer lugar, acción restauradora, que puede realizarse a través del lenguaje racional del 
proceso judicial o del lenguaje metafórico y simbólico del proceso ritual; y, por último, 
reintegración del rebelde en el grupo social o legitimación de la separación y creación de 
un nuevo orden. Este esquema de «drama social» encaja bien con las historias de los héroes 
escenificadas en las producciones del teatro de marionetas siciliano, véanse en particular 
las historias de Orlando ―loco que después vuelve en sí―, Rinaldo ―desterrado del 
reinado de Carlomagno y luego reintegrado― y también las historias relativas al ciclo 
de los bandoleros, que constituyen uno de los repertorios más importantes del teatro de 
marionetas siciliano entre la segunda mitad del siglo xix y la primera mitad del siglo xx.

3. Los bandoleros en la Opera dei Pupi y su representación gráfica

Ahora nos centraremos en los bocetos, libretos y marionetas del repertorio del ciclo 
narrativo de los bandidos en relación con el ciclo de los paladines de Francia. Entablar un 
discurso sobre el repertorio inédito de tema bandolero de la ópera de marionetas de Sicilia 
nos plantea varias dificultades, especialmente, la de encontrar fuentes (Bacci, 2010). Ya 



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 152 ~

estudiosos como Giuseppe Pitrè o Ettore Li Gotti, han intentado proponer una serie de 
canovacci de ópera de marionetas impresos, con la intención de utilizar este material como 
medio de comparación con «libros de gran difusión», para comprender cómo las posibles 
contaminaciones del género épico-caballeresco pasaron por las manos de los titiriteros 
que luego escribieron los guiones. Tal vez en virtud de que el itinerario temático, que sólo 
incluía el ciclo de las hazañas de los paladines de Francia, se enriqueció con el tiempo con 
nuevos motivos tomados de la crónica, como las aventuras de bandoleros.

En este análisis no debe subestimarse la estructuración de la opera dei pupi. En 
efecto, el ciclo de representaciones de la Historia de los Paladines de Francia se escenificaba 
a lo largo de todo el año (Li Gotti, 1959: 109 y 114)2. La inserción de nuevos temas en un 
ciclo narrativo ya estandarizado como el del Ciclo de los Paladines de Francia pudo recibir 
un impulso gracias a las publicaciones de la conocida editorial palermitana de finales del 
siglo xix Piazza della Città di Palermo, que comenzó a imprimir la Storia dei paladini di 
Francia de Giusto Lo Dico ―compilada y corregida por Giuseppe Leggio, publicada en 
1895 y reeditada varias veces a intervalos cortos3. Se trataba de una publicación periódica 
a mano de carácter extremadamente popular, con numerosas viñetas acompañadas de 
leyendas, en un formato que permitía incluso a personas semianalfabetas comprender en 
principio la historia. Estos volúmenes bien ilustrados recordaban el famoso eslogan «Las 
ilustraciones incitan a la lectura», lema de la editorial Perino que, en las décadas de 1880 y 
1890, destacaba en las portadas de los libros de la serie «Biblioteca Fantastica Illustrata». 
La edición popular ilustrada ya se había desarrollado en Francia desde 1847 gracias a 
los avances técnicos que facilitaban la combinación de texto e imagen, favoreciendo la 
expansión de publicaciones populares como la serie de folletos «Panorama de la Littérature 
et de l’Illustration», título emblemático que se asociaba a un precio bajo y a buenas 
ilustraciones. Si a esto añadimos las novelas populares publicadas en feuilleton, en 8 o 16 
páginas al final de los periódicos, con ilustraciones de excelente calidad, comprenderemos 
cómo a partir de esta experiencia francesa se desarrolló en Italia un mercado floreciente 
dominado por las «actividades de Eduardo Sonzogno, Adriano Salani, a nivel popular, y de 
Treves y Hoepli, en cambio, a un nivel superior» (Bacci, 2010: 163)4.

La edición popular ilustrada también se desarrolló en Sicilia a través de pequeñas 
imprentas locales. El propio Piazza publicaría más tarde las historias de varios bandidos, 
que los titiriteros adaptaron para representaciones teatrales por toda la isla. Es bien conocido 
el entusiasmo con que se compró la Historia de los Paladines, y una de las razones del 
éxito de la reescritura de Leggio fue precisamente la introducción de las ilustraciones, que 
permitían visualizar de inmediato el texto escrito:

Estas ilustraciones, que a veces eran preparadas por la inagotable y multiforme actividad 
del propio Leggio, llevaban cada una un pie de foto, al igual que las figuras de los carteles 

2 Habla de la relación con Piazza.
3 El título de la primera edición es Storia dei Paladini di Francia cominciando dal re Pipino alla morte 

di Rinaldo. Obra de Giusto Lodico con la adición de otros autores famosos; la segunda edición (1902) 
adopta el título Storia dei paladini di Francia cominciando dal re Pipino fino alla morte di Rinaldo - 
verdadera y única edición de Giusto Lodico - compilada y corregida por Giuseppe Leggio, en la que 
también aparece el nombre del reescritor. La Historia reescrita por Leggio fue reimpresa por el propio 
Leggio o por Piazza en 1902, 1905-1906, 1907, 1909 (dos ediciones, una en Palermo y otra en Nápoles), 
1922, 1923 y posteriormente en 1971 (con una reimpresión en 1993) por Cammarata. Véase, Pasqualino 
(1992: 293).

4 Véase también Ludovica Braida, 2010.



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 153 ~

y carros, y así, como precursoras de las tiras cómicas, aliviaban a los semianalfabetos 
del esfuerzo de leer la obra entera, ya que ellas solas bastaban para traerles a la memoria 
la sucesión de hechos y el desarrollo de la trama de la historia, que aprendían de los 
narradores y veían trabajar (Li Gotti, 1959: 120-121).

Se trata de un repertorio afectado por la permeabilidad entre cultura oral y escrita, 
que supera la dicotomía entre cultura culta y cultura popular mediante una circularidad 
entre ambos niveles culturales (Perricone, 2018). Una «oralidad de la imagen» que, como 
ha señalado acertadamente Carlo Ginzburg, encuentra su mejor expresión en los

almanaques, cantari, libros de piedad, vidas de santos, todos los diversos folletos que 
constituían la masa de la producción libresca, que hoy nos parecen estáticos, inertes, 
siempre los mismos: pero ¿cómo los leía el público de la época? ¿Hasta qué punto la 
cultura predominantemente oral de aquellos lectores interfería en el disfrute del texto, 
modificándolo, remodelándolo hasta el punto incluso de distorsionarlo? (1976: XXI).

No es casualidad, por tanto, que este tipo de repertorio fuera ampliamente 
popular hasta finales de los años cuarenta para ser definitivamente abandonado, tanto 
en la producción editorial popular como por los titiriteros. Mientras este repertorio 
estuvo vivo, estos tendieron a modificar no sólo el guion para adaptarlo a las nuevas 
necesidades narrativas, sino también al títere protagonista de la historia, con el fin de 
sustituir al personaje, que entretanto había ganado notoriedad. Así pues, aparecieron 
nuevas historias, nuevos guiones, nuevos personajes/marionetas y nuevos carteles. La 
mayoría de estos guiones se encuentran actualmente en la Biblioteca «Giuseppe Leggio» 
del Museo Internacional de la Marioneta «Antonio Pasqualino»:

1.	 Copia para Serate nº 1a: Vida y muerte de Antonio Di Blasi Testalonga (S 54 - 
inv. E 569)

2.	 Copia para Serate Giuseppina la brigantessa (S 52 - inv. E 567)
3.	 Copia del Brigante Musolino (S 53/6 - inv. E 568)
4.	 El imitador del bandido Vincenzo Craparo di Sciacca (nuevo descubrimiento 

entre los papeles dispersos)

Hemos tenido la oportunidad de ver y estudiar detenidamente estos guiones 
conservados en el Museo Pasqualino, en particular la Copione del Brigante Musolino, y 
al entrelazarla con la narrativa visual del cartel de la opera dei pupi, ambos procedentes 
del teatro de la Opera dei Pupi de Gaspare Canino, intentaremos perfilar los caminos no 
lineales de narración oral.

Los carteles que anunciaban y publicitaban las representaciones de la ópera de 
marionetas de Sicilia, en la zona de Palermo, eran pintados por los propios titiriteros (o 
por artesanos especializados) con la técnica del temple sobre lienzo. Cada cartel tenía 
un número variable de cuadrados, llamados ajedrezados, pero el más común tenía ocho 
cuadrados. Generalmente, cada damero indicaba el punto culminante del espectáculo que 
se representaría en una misma velada. Hasta la primera mitad de la década de 1870, las 
representaciones de la ópera de marionetas tenían lugar por episodios, representándose 
cada día un episodio de la larga epopeya de los paladines de Francia. Cada titiritero 
seleccionaba la parte a representar recortándola de la Historia de los Paladines de Francia 
de Giusto Lodico o de otras historias, creando su propio guion. Del mismo modo, en el 



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 154 ~

limitado espacio del cartel, sólo se representaban las escenas que el titiritero consideraba 
más importantes. Los pintores del cartel de la opera dei pupi de las escenas que pintaban

Eliminaron lo que les parecía superfluo, añadieron lo que consideraron indispensable 
para aumentar la eficacia publicitaria de los carteles, enriquecieron los efectos escénicos, 
animaron la representación de una vida interior inclinada a lo dramático y lo asombroso, 
en resumen, reelaboraron los materiales en los que se basaban en clave fantástica y 
popular (Buttitta, 1961: 235).

La cartelera se colocaba en la pared exterior del teatro y/o en un edificio de una 
calle o plaza de las inmediaciones del teatro. En la cartelera se colgaba un papelito con las 
palabras «HOY», que se movía de una casilla a otra para corresponder con el episodio de 
la historia que se presentaba esa noche. Las figuras se insinuaban con algunas pinceladas, 
pero con pequeñas diferencias significativas, y el uso de símbolos tradicionales, utilizados 
en la decoración de las armaduras de las marionetas para caracterizar a cada uno de los 
personajes, permitía no sólo distinguir a los cristianos de los sarracenos, sino también 
identificar a los protagonistas. El hecho de que se tratara de una técnica pictórica rápida e 
inmediata no debe hacer suponer que fuera también fácil y elemental. Por el contrario, se 
trata de una técnica visual orientada conscientemente hacia determinados resultados y, por 
tanto, difícil de ejecutar. Era necesario esbozar rápidamente las figuras en sus gestos amplios 
y teatrales; dar eficacia de expresión a los rostros; colorear las armaduras; y, por último, 
pintar el paisaje y los ropajes, realzándolos con una gama de colores vivos y contrastados, 
con el fin de atraer la mirada de los transeúntes. Nos encontramos así ante bellas pinturas 
que denotan la habilidad artística y la marcada personalidad de cada uno de los autores, 
aunque operen ―y no podía ser de otro modo― en el ámbito del arte de tradición oral. Los 
carteles colgaban en el exterior del teatro, expuestos a la intemperie, a la acción del sol y 
de la lluvia que decoloraban las témperas (Napoli, 2002; Vibaek, 1985: 228-248). Por esta 
razón se estropeaban con facilidad y cuando estaban demasiado descoloridos se repintaban.

La operación de cruce entre lo visual y lo escrito puede aplicarse al cartel y al 
guión del bandido Musolino. La historia del bandido Peppe Musolino tuvo tal eco en la 
opinión pública que incluso el poeta Giovanni Pascoli le dedicó una oda5. En nuestro caso 
concreto, analizaremos dos carteles de teatro de marionetas del teatro de Nino Crisafi de 
Palermo de 1901, una marioneta del teatro de Vincenzo Argento de Palermo de alrededor 
de 1920 y la Copione del Brigante Musolino (S 53/6 - inv. E 568) que perteneció a la 
familia Canino, también de principios del siglo xx. Todos estos materiales se conservan 
en el Museo Internacional de la Marioneta Antonio Pasqualino de Palermo.

5 Cuando Musolino fue detenido, Giovanni Pascoli le dedicó una oda inédita titulada Musolino, que se 
publicó póstumamente (1955: 10): «En el monasterio donde con los monjes muertos / duerme la salmodia 
sepultada, / pasó doblado en medio de un choque de ejércitos. / Alrededor de sus lomos las cadenas 
envolvían, / como serpientes de hierro: fue / arrastrado a mano: sus manos eran muchas. / Eran perete a los 
ojos del rebelde / heridas humanas. Fue decreto humano / que a estas alturas la noche no tuviera estrellas 
/ para él, que azul fuera el cielo en vano / para él, que a él de toda aquella luz / sólo le llegara el fulgor del 
huracán. / Cuando entre todos los negros húmeros, sombrío / vio, alzando los ojos y no la frente / lo que 
ahora le estaba vedado: la luz. / Y vio las montañas: no las suyas: tú, montaña / Nerón, tú, joroba de Catria. 
O torre / d’Asdrubale! o lontano Ermo di fonte / Avellana! o fragor d’acqua che scorre / buio, e che gemeva 
ai piedi d’un errante / piccolo e solo, mentre per forre / silenziose, sotto rupi infrante, / lungo gli abissi / 
saliva ai monti, a dare pace o...». Sobre este tema, véase Marina Marcolini (2001: 77-93). Para un análisis 
del acontecimiento histórico de Musolino, véase el ensayo de Gianluca Fulvetti en este mismo volumen 
titulado L’infanticida e il bandito Musolino: appunti su Pascoli narratore e lettore di giornali.



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 155 ~

Los dos carteles de la Opera dei Pupi del teatro de Nino Crisafi están pintados 
al temple sobre lienzo por una cara: el primer cartel (Figura 1 - inv. D 555 - 175 x 160 
cm) está compuesto por doce ajedrezados, más un marco central con la inscripción «A. 
1901. - Giuseppe Musolino - A. 1901» que es atribuible al pintor palermitano Francesco 
Rinaldi. El segundo cartel (Figura 2 - inv. D 556 - 180x160 cm) consta de doce ajedrezados 
y lleva la inscripción «A. 1901. = Vita e vendetta del brigante = Giuseppe Musolino - 
A. 1901» y también es atribuible al pintor Rinaldi. Los carteles narran en imágenes la 
historia del bandolero Giuseppe Musolino, reelaborando, en clave fantástica y popular, 
material histórico a través de un complejo incipit visual articulado en nodos de imágenes 
y «espacialización» del tiempo, que entrelaza tres factores.

Figura 1. Giuseppe Musolino, Cartello di Opera dei Pupi del teatro de Nino Crisafi, temple sobre 
lienzo, 175 x 160 cm, 12 ajedrezados, más un panel central, Palermo, 1901, Museo internazionale delle 

marionette Antonio Pasqualino (inv. D 555).

Figura 2. Vita e vendetta del brigante Giuseppe Musolino, Cartello di Opera dei Pupi del teatro de Nino 
Crisafi, temple sobre lienzo, 180 x 160 cm, 12 piezas de ajedrez, Palermo, 1901, Museo internazionale 

delle marionette Antonio Pasqualino (inv. D 556).



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 156 ~

El primero es la presentación bajo la doble vertiente de una temporalidad histórica 
lineal y de una temporalidad cíclica, que es la de la puesta en escena anual del espectáculo 
de marionetas en las «veladas especiales», dentro de la cual se inscriben las historias de 
los bandoleros y, por tanto, también la historia de Giuseppe Musolino. El segundo es la 
disposición de la historia representada en el cartel, que se exhibía en el exterior del edificio 
que albergaba el teatro, un lugar que comprometía a la comunidad del teatro de marionetas 
al mismo tiempo en el proceso de asistencia diaria y en el círculo de recurrencias anuales. 
Este se inscribía en esta tensión, combinando, según diferentes formas, las figuras de 
circularidad y axialidad que encontramos en el primer cartel (Figuras 1 y 2) compuesto 
por doce ajedrezados con contorno negro y marco central, con marco dorado y subtítulo 
(«A. 1901. - Giuseppe Musolino - A. 1901»), que representa la escena del juicio (Figura 4, 
F) y en torno a la cual se desarrollan los acontecimientos narrados en la primera mitad del 
signo (Figura 4, A-F). Las asociaciones temáticas entre las escenas participan del carácter 
fuertemente asociativo del pensamiento popular, que no cesa de superponer niveles de 
realidad y la multiplicidad de sentidos posibles6. La decoración del marco de la escena 
central del proceso puede considerarse un dispositivo relacional que entrelaza diferentes 
isotopías narrativas y produce un excedente de efectos y significados.

Figura 3. Frontispicio y primera página de la Copione del Brigante Musolino, Palermo, c. 1901, Museo 
internazionale delle marionette Antonio Pasqualino (S 53/6 - inv. E 568).

6 Sobre el marco como objeto teórico fundamental compárense en particular los ensayos de Grupo μ 
(2018), Louis Marin (2018) y Victor I. Stoichita (2018).



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 157 ~

El verdadero centro de la imagen es, de hecho, la parte superior del eje medio, 
que combina los valores positivos de centralidad y posición alta (Baschet, 2014: 99). 
De hecho, la primera escena de la narración es la que se encuentra en la parte superior 
central del cartel, por encima del marco central del juicio, donde se representa el interior 
de una taberna (se puede leer a la izquierda: «buen vino») con el tabernero detrás de la 
barra a la izquierda, barriles en el centro y una mesa con siete personas sentadas en la 
misma a la derecha (Figura 4, A). De hecho, la historia del bandido Musolino comienza 

Figura 4. Giuseppe Musolino, Cartello di Opera dei Pupi, se trata de la misma imagen que la Figura 2, con 
letras y números que remiten al texto.

Figura 5. Detalle de las figuras 3 y 6, Giuseppe Musolino, Cartello di Opera dei Pupi.



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 158 ~

en una posada. Su padre regentaba la única taberna de Santo Stefano d’Aspromonte, el 
pueblo donde nació el bandido en 1874. Fue allí, en 1897, donde Giuseppe Musolino 
fue invitado a jugar a las cartas con Antonio Filastò contra sus hermanos Vincenzo y 
Stefano Zoccali. Aunque había mucho en juego, Musolino empezó la partida distraído y 
a los los pocos minutos ya había perdido más de cien liras, una fortuna en aquella época. 
Cuando descubrió que los hermanos Zoccali hacían trampas, estalló una pelea y, entre 
patadas y puñetazos, apareció incluso un cuchillo. En la segunda escena, ambientada 
en el exterior de la posada (Figura 4, B), con las montañas al fondo y un puente a la 
izquierda, aparece Giuseppe Musolino en el centro de la escena con un cuchillo en la 
mano (con traje marrón oscuro, corbata roja y sombrero cónico de ala ancha adornado 
con cinta roja) persiguiendo a Vincenzo Zoccali (con traje azul y chaqueta amarilla). En 
la escena siguiente (Figura 4, C), Musolino es atacado y gravemente herido en las manos 
con la perciabarba (daga mortal utilizada por los bandoleros) por su rival Vincenzo 
Zoccali: «Si no muero, me vengaré», grita Musolino. En la siguiente escena (Figura 
4, D) Vincenzo Zoccali sufre una emboscada y alguien le dispara con una escopeta sin 
acertarle. Los carabinieri intervienen y encuentran la gorra de Musolino en el lugar de la 
emboscada e inevitablemente lo acusan de intento de asesinato. Antonio Filastò y Nicola 
Travia son detenidos como cómplices. Musolino huye al bosque decidido a demostrar 
su inocencia y pasa los seis meses siguientes escondido con parientes y amigos hasta 
que el guardia municipal de Sant’Alessio (pueblo vecino de Santo Stefano) Alessio 
Chirico confía a los carabinieri que Musolino sigue en el pueblo. El joven Musolino es 
localizado y detenido por los carabinieri (Figura 4, E). Llevado a Reggio, es juzgado 
por el intento de asesinato y condenado a veintiún años de prisión, debido también a 
los falsos testimonios de Vincenzo Zoccali y Stefano Crea, que afirman haberlo visto 
enfadado en el intento fallido. Musolino fue conducido a la prisión de Gerace Marina 
y, según afirman algunas fuentes orales, juró vengarse cantando la canción atribuida al 
bandolero Nino Martino (Borrello, 1894: 11): Nd’ebbiru alligrizza chiddu jornu quando 
i giurati cundannatu m’hannu... ma si per casu a lu paisi tornu chidd’occhi chi arridiru 
ciangirannu (Labade Cariddi, 1897: 510-511; Piromalli e Scafoglio, 1977: 127-131; 
Pitrè, 1891, vol. II. II:125-128).

La escena central del cartel, enmarcada y subtitulada «A. 1901. - Giuseppe Musolino 
- A. 1901», representa este momento central del juicio (Figura 4, F). Esta primera parte 
del ciclo de imágenes narrativas de Musolino, con su pulcra apariencia cuadriculada y 
sus irregularidades, que por contraste resultan aún más sorprendentes, es una magnífica 
herramienta para reflexionar visualmente sobre las conexiones que se anudan dentro de 
la historia mítica del bandolerismo. Observamos lo importante que es estar atento a la 
relación entre el desarrollo narrativo y las asociaciones temáticas. De hecho, el ciclo da 
plena vigencia tanto a un principio narrativo como a otro más que narrativo (Baschet, 
2014: 85-86). Las conexiones transversales emergen de las profundidades de la regularidad 
narrativa. Estas producen un excedente relacional de sentido y, al mismo tiempo, un 
efecto vigoroso ligado a la percepción de escenas que eluden, o resisten, con el hilo de la 
narración, y se entrelazan con el lugar de la puesta en escena.

En el siguiente jaque mate (Figura 5), en efecto, la historia del bandido Musolino 
se ilustra, desde el punto de vista de la representación pictórica, invirtiendo el orden de 
lectura. En este jaque mate, tenemos el núcleo de una triple acción, que debe leerse de 
derecha a izquierda: el carabinero en guardia en el exterior, la oración a san José (de quien 
se dice que le indicó el lugar de la celda en el que debía cavar para abrir una vía de escape 



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 159 ~

fácil), la carrera hacia la parte que hay que cavar, la huida utilizando las sábanas. Este 
modo de lectura invertido, vinculado al marco no lineal y no diacrónico de las piezas de 
ajedrez anteriores, remite a un desarrollo bustrofico en el que el encadenamiento narrativo 
de las escenas se desarrolla de derecha a izquierda. Además, esta disposición de las 
imágenes es más económica en términos de progresión de la lectura, ya que no requiere 
ningún camino «ciego» para conectar un registro con el otro. Lo que Jérôme Baschet 
subraya para la iconografía medieval puede aplicarse a este caso concreto:

Siempre hay que tener en cuenta tres factores, que pueden combinarse en propuestas 
variables y de maneras muy diferentes. Así, la noción de coherencia [...] no debe en ningún 
caso dar la impresión de que existe una lógica capaz de dar cuenta de la concordancia de 
todos los elementos. [...] No se trata de un principio unitario [...] sino de un complejo haz 
de exigencias que la tendencia bustrofóbica contribuye a conciliar con bastante eficacia. 
Pero, en general, este inusual modo de disposición no es aquí más que una forma de 
cruzar el eje de la narración cristiana y el eje transversal de las relaciones temáticas, 
incorporando uno y otro a la experiencia física del edificio cultual. De este modo, el lugar 
ritual se reviste del tiempo de sus orígenes y de los nodos de sentido que contribuyen a 
hacer de él un polo importante de la vida social (2014: 84).

Parafraseando una expresión acuñada por Francesco Orlando (2015) para esta 
literatura se podría decir que estas imágenes son «objetos obsoletos» en la acepción más 
profunda, del desplazamiento de la óptica de la parte subiecti a la parte obiecti. Es decir, 
son «una otra parte inmaterial [...] encarnada o incorporada en las cosas» (Raboni, 1993: 
33). La cohesión textual (o coherencia aparte de los objetos) es una propiedad intrínseca 
que se encuentra en todos aquellos medios lingüísticos que conectan los enunciados y las 
partes de un texto. La coherencia textual (coherencia aparte de los sujetos), a diferencia 
de la cohesión textual, no es una propiedad intrínseca de los textos, sino que es esa unidad 
de sentido que se construye a través del proceso de interpretación:

La coherencia se concibe como el resultado de la actividad constructiva del intérprete, 
que extrae inferencias, construye los eslabones que faltan y, en el proceso de interpretación, 
pone en juego sus conocimientos enciclopédicos, sus creencias y sus actitudes valorativas. 
La interpretación es un proceso dinámico que no sólo avanza linealmente por acumulación 
progresiva de información, sino que también puede retroalimentarse de interpretaciones e 
inferencias anteriores (Conte, 1993: 346).

Después de la escena de la fuga de Musolino de la cárcel todos los acontecimientos 
narrados en la segunda mitad del primer cartel (Figura 4, 1-6) y en el segundo cartel 
(Figura 4) desde un punto de vista figurativo tienen un desarrollo lineal y diacrónico 
y narran paso a paso la venganza llevada a cabo por Musolino tras su fuga de la cárcel 
y hasta su captura (Hobsbawn, 1966 y 1969; Pomara Saverino, 2011). Estos pueden 
considerarse una teofanía.

4. Breve recapitulación

Hemos visto a lo largo de este itinerario à rebours entre guiones, carteles y 
marionetas cómo la representación del bandolerismo en la ópera de marionetas es muy 
diferente del retrato vinculado a esquemas interpretativos marxistas que Hobsbawn hace 



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 160 ~

de él. En la representación del bandolerismo que hemos comentado, los bandoleros 
son forajidos rurales que permanecen dentro de la sociedad campesina. Las prácticas 
y tácticas representacionales de los titiriteros se mueven en un mare magnum ambiguo, 
fluido y viscoso, donde la acción no sigue un camino lineal; se desarrolla sobre planes 
inconscientes, habituales e incrustados, entrelazados con planes conscientes, racionales y 
estratégicos. Como señala Roberto Alciati, en Bourdieu:

el habitus es la capacidad práctica de saber cómo y qué hacer en el momento oportuno, 
es el «sentido del juego», es decir, el juego social incorporado que se ha convertido en 
naturaleza. En este sentido, por tanto, no es un principio de acción monolítico, inmutable, 
fatal y exclusivo, sino en sí mismo un generador de acciones cuya cuota de apertura, 
incertidumbre e improvisación es grande: depende de la voluntad del agente de seguir 
o no las reglas del juego. Gracias a este concepto, se puede describir el comportamiento 
de los agentes, ya sean individuos o grupos, como un conjunto de prácticas, resultado, 
precisamente, de un habitus particular (2012: 13).

Este entrelazamiento forma parte de una dialéctica emocional, social, política e 
histórica, que encuentra un punto de referencia en el concepto de habitus y en la «teoría 
de la práctica» afín a Bourdieu (2003), de modo que permite una representación dinámica, 
flexible y múltiple de la acción humana y de la construcción de lo social. Esta postura 
epistemológica incardinada en la «centralidad de los significados incrustados, por tanto 
inconscientes, de las formas en que se naturaliza un conjunto de normas y las formas en 
que estos habitus se representan en las escenas sociales que contribuyen a definir» son el 
elemento principal que los operadores del teatro opera dei pupi ponen en práctica durante 
sus representaciones diarias (Palumbo, 2006: 279).

Existe una dimensión emocional e inconsciente, habitual, en el comportamiento 
de los titiriteros, en la que las formas expresivas y la poética social desempeñan un 
papel fundamental. Actúan según su propio estilo en la puesta en escena del repertorio. 
La mayor dificultad reside en captar la complejidad y el dinamismo de esta práctica 
teatral, sobre todo cuando estas expresiones se codifican en acciones, se transcriben en 
guiones o se inmovilizan en objetos teatrales, como marionetas o carteles. Si adoptáramos 
exclusivamente un enfoque interpretativo, exploraríamos los niveles simbólico y emocional 
de esta práctica, remitiéndonos a las teorías antropológicas del «yo», las emociones y la 
agencia.

El significado de un signo cultural no puede establecerse en términos absolutos, 
sino sólo a partir del contexto de posicionamiento de los operadores. Esto significa, 
como además Hall nos recuerda, que: «Lo que importa no son los objetos intrínsecos o 
históricamente congelados de la cultura, sino la dinámica de la interacción de las relaciones 
culturales» (Hall, 2006: 126). Estas poéticas y políticas del «yo» cultural se encarnan en 
la resistencia, la negociación, la incorporación, la distorsión y la recuperación, y permiten 
que los hechos folclóricos se transmitan transformándose a sí mismos.

Para entender la poética y la política de los titiriteros en estas óperas de marionetas, 
hay que remitirse a «una teoría dinámica de la agencia, centrada en el reconocimiento 
de la complejidad y la estratificación de la motivación humana, el enfoque en el cuerpo 
y los procesos de incorporación de significados y relaciones sociales» (Palumbo, 2006: 
286). Son «fracturas», «diásporas» e «irregularidades» que deconstruyen los equilibrios 
establecidos, permitiendo imaginar, proponer y adoptar nuevos órdenes de sentido dentro 
del horizonte neomoderno de la transmisión oral.



R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 161 ~

Bibliografía

Alciati, Roberto (2012): «Un nuovo spirito scientifico: la rivoluzione simbolica di Pierre 
Bourdieu», en Il campo religioso, Roberto Alciati e Emiliano R. Urciuoli (eds.), 
Turín, Accademia University Press. https://doi.org/10.4000/books.aaccademia.284

Bacci, Giorgio (2010): «Popolo leggi: libri illustrati di largo consumo tra Ottocento e 
Novecento», en Libri per tutti. Generi editoriali di larga circolazione tra antico 
regime ed età contemporanea, Lodovica Braida y Mario Infelise (eds.), Turín, 
UTET, pp. 163-180.

Baschet, Jérôme (2014): L’iconografia medievale, Milán, Jaca Book.
Bourdieu, Pierre (2003): Per una teoria della pratica. Con Tre studi di etnologia cabila, 

Milán, Raffaello Cortina.
Borrello, Luigi (1894): «Nino Martino», Rivista storica calabrese, II/8-9, p. 11.
Braida, Lodovica (2010): «Gli studi italiani sui “libri per tutti” in antico regime. Tra 

storia sociale, storia del libro e storia della censura», en Libri per tutti. Generi 
editoriali di larga circolazione tra antico regime ed età contemporanea, Lodovica 
Braida y Mario Infelise (eds.), Turín, UTET, pp. 326-344.

Buttitta, Antonino (1961): Cultura Figurativa Popolare in Sicilia, Palermo, Flaccovio.
Buttitta, Antonino (1996): Dei segni e dei miti.Una introduzione alla antropologia 

simbolica, Palermo, Sellerio.
Conte, Maria-Elisabeth (1993): «Lingüística textual», Enciclopedia Italiana-V Apéndice, 

Roma, p. 346.
Faeta, Francesco (2001): Le ragioni dello sguardo. Pratiche dell’osservazione, della 

rappresentazione e della memoria, Bollati Boringhieri, Turín.
Ginzburg, Carlo (1976): Il formaggio e i vermi. il cosmo di un mugnaio del ’500, Turín, 

Einaudi.
Grupo μ (2018): «Semiotica e retorica della cornica», en La cornice. Storie, teorie, 

testi, Daniela Ferrari y Andrea Pinotti (eds.), Milán, Johan & Levi Editore, pp. 
155-172.

Hall, Stuart (2006): Il soggetto e la differenza. Per un’archeologia degli studi culturali e 
postcoloniali, Roma, Meltemi.

Hobsbawn, Eric John (1966): Los rebeldes. Forme primitive di rivolta sociale, Turín, 
Einaudi.

Hobsbawn, Eric John (1969): I banditi. Il banditismo sociale nell’età moderna, Turín, 
Einaudi, 1969.

Labade Cariddi, Valentino (1897): «La canzone di Nino Martino in Calabria», Archivio 
per lo studio delle tradizioni popolari, XVI, pp. 510-511.

Levi, Giovanni (1993): «A proposito di microhistoria», en La storiografia contemporanea, 
Peter Burke (ed.), Roma-Bari, Laterza, pp. 111-134.

Li Gotti, Ettore (1959): Il teatro dei pupi, Florencia, Sansoni.
Marcolini, Marina (2001): «L’infanticida e il bandito Musolino: appunti su Pascoli 

narratore e lettore di giornali», Rivista pascoliana, 13, pp. 77-93.
Marin, Louis (2018): «La cornice della rappresentazione e alcune sue figure», en La 

cornice. Storie, teorie, testi, Daniela Ferrari y Andrea Pinotti (eds.), Milán, Johan &  
Levi Editore, pp. 139-154.

Minicuci, Maria y Palumbo, Berardino (2007): «Familia e ideología», en Antropología 
del Mediterráneo, Dionigi Albera, Anton Blok y Christian Bomberger (eds.) (ed. 
it. Adelina. Miranda), Milán, Guerini, pp. 151-152.

https://doi.org/10.4000/books.aaccademia.284


R. Perricone, «Oralidad y escritura...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  147-162

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9744
~ 162 ~

Napoli, Alessandro (2002): Il Racconto e i colori. Storie e cartelli dell’Opera dei Pupi 
catanese, Palermo, Sellerio.

Ong, Walter J. (1982): Oralidad y escritura: tecnologías de la palabra, México, Fondo 
de Cultura Económica.

Orlando, Francesco (2015): Gli oggetti desueti nelle immagini della letteratura. Ruinas, 
reliquias, rarezas, lugares deshabitados y tesoros ocultos, nueva edición revisada 
y ampliada a cargo de Luciano Pellegrini, Turín, Einaudi.

Pascoli, Giovanni (1955): «Musolino», L’osservatore politico letterario, I/3, p. 10.
Palumbo, Berardino (2006): «Escuela, escala, pertenencia», en Juegos de escala. La 

microhistoria alla prova dell’esperienza, Jacques Revel (ed.), Roma, Viella, pp. 
251-300.

Pasqualino, Antonio (1977): L’Opera dei Pupi, Palermo, Sellerio.
Pasqualino, Antonio (1992): Le vie del cavaliere. Epica medievale e memoria popolare, 

Milán, Bompiani.
Perricone, Rosario (2018): Oralidad de la imagen. ̀Etnografia visiva nelle comunita 

rurali siciliane, Palermo, Sellerio.
Piromalli, Antonio y Scafoglio, Domenico (1977): Terre e briganti. Il brigantaggio 

cantato dalle classi subalterne, Messina-Florencia, D’Anna.
Pitrè, Giuseppe (1891): Canti popolari siciliani, Palermo, Clausen.
Pomara Saverino, Bruno (2011): Bandolerismo, violencia y justicia en la Sicilia Barroca, 

Madrid, Fundación Española de Historia moderna.
Raboni, Giovanni (1993): «Tesori “inutili” della letteratura», Corriere della Sera, 23 de 

octubre, p. 33.
Segre, Cesare (1974): La tradizione della Chanson de Roland, Milán-Nápoles, Ricciardi.
Severi, Carlo (2004): Il percorso e la voce. Un’ antropologia della memoria, Torino, 

Einaudi.
Stoichita, Victor I. (2018): «Margini», in La cornice. Storie, teorie, testi, Daniela Ferrari 

y Andrea Pinotti (eds.), Milán, Johan & Levi Editore, pp. 173-196.
Turner, Victor (1993): Anthropology of Performance, Bolonia, il Mulino.
Viazzo, Pier Paolo (1990): Introducción a la antropología histórica, Roma-Bari, Laterza.
Vibaek, Janne (1985): «Le scene e le figure», en I colori del sole. Arti popolari in Sicilia, 

Antonino Buttitta (ed.), Palermo, S. F. Flaccovio, pp. 228-248.

Fecha de recepción: 20 de junio de 2025
Fecha de aceptación: 28 de septiembre de 2025


	﻿﻿Oralidad y escritura en la Opera de los Pupi sicilianos
	﻿﻿1. Introducción﻿﻿
	﻿﻿2. Símbolos e ideas en la﻿ Opera dei Pupi ﻿a través de la historia﻿﻿
	﻿﻿3. Los bandoleros en la﻿ Opera ﻿dei Pupi y su representación gráfica﻿﻿
	﻿﻿4. Breve recapitulación﻿﻿
	Bibliografía 


