
R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

8
5

DOI: https://doi.org/10.25145/j.refiull.2025.51.04
Revista de Filología, 51; diciembre 2025, pp. 85-101; ISSN: e-2530-8548

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND)

OCULTAR UNA GUERRA PARA PROMOVER UNA GUERRA: 
RETÓRICA E IRACUNDIA EN EL LIBRO V DE LAS 

ARGONÁUTICAS DE VALERIO FLACO

Juan Manuel Arriaga Benítez 
Universidad Nacional Autónoma de México

Ciudad de México, México

Resumen

Cuando Jasón y sus hombres llegan a la Cólquide, Eetes se enfrenta a dos problemas simultá-
neos: la guerra civil que está librando contra su hermano Perses y la amenaza a su reinado que 
supone la presencia de los Argonautas en sus dominios. El discurso que entonces pronuncia el 
líder griego muestra un uso particular de la retórica de petición justa que enciende la ira del 
rey colco. Los personajes parecen cumplir sus roles en el esquema tradicional héroe-tirano con 
que ha sido estudiado el episodio. Sin embargo, al analizar el discurso de Jasón y la reacción 
de Eetes, hay indicios que subvierten este esquema: ¿Es Jasón realmente el tirano del pasaje, 
mientras que Eetes podría fungir como un héroe? Este artículo tiene por objetivo responder 
a esta cuestión con evidencia extraída de su dinámica. Se concluye que, en efecto, bajo sutiles 
detalles en la argumentación de Jasón y en la reacción y respuesta de Eetes, puede evidenciarse 
una momentánea subversión en el manejo del comúnmente aceptado paradigma héroe-tirano.
Palabras clave: Argonautas, discurso, épica flavia, héroe, tirano.

CONCEALING A WAR TO PROMOTE A WAR: 
RHETORIC AND WRATH IN VALERIUS FLACCUS’ ARGONAUTICA BOOK V

Abstract

When Jason and his men arrive in Colchis, Aeetes faces two simultaneous problems: the civil 
war he is waging against his brother Perses and the threat to his reign posed by the presence 
of the Argonauts in his domains. The speech the Greek leader then delivers displays a par-
ticular use of the rhetoric of a just demand, which inflames the anger of the Colchian king. 
The characters seem to fulfill their roles in the traditional hero-tyrant scheme with which 
the episode has been studied. However, an analysis of Jason’s speech and Aeetes’ reaction 
reveals clues that subvert this scheme: Is Jason really the tyrant of the passage, while Aeetes 
could function as a hero? This article aims to answer this question with evidence drawn from 
their dynamics. It is concluded that, indeed, beneath subtle details in Jason’s arguments and 
Aeetes’ reaction and response, a momentary subversion of the commonly accepted hero-tyrant 
paradigm can be evidenced.
Keywords: Argonauts, discourse, Flavian epic, hero, tyrant.

https://doi.org/10.25145/j.refiull.2025.51.04
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0002-7775-0294


R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

8
6

1. INTRODUCCIÓN: 
EL TRASFONDO DE LA GUERRA EN LA CÓLQUIDE

Valerio Flaco es el único autor de la Antigüedad en narrarnos el viaje de 
Jasón a la Cólquide con la guerra como telos diegético (Schenk, 1991, p. 139; Dane-
lia, 2009, p. 129; Buckley, 2010, pp. 431-432)1. Su relato se abre al conflicto bélico 
justo en el lugar de los acontecimientos donde otros autores centran su atención en 
el enamoramiento de Medea o en las pruebas a las que Eetes, el fiero rey de la Cól-
quide, somete a nuestro protagonista con el pretexto de entregarle, si las supera, el 
vellocino de oro. 

El poeta flavio, no obstante, modela sus Argonáuticas con este anómalo diseño 
narrativo que se enfrasca en abrir espacio al desarrollo de una guerra igualmente 
anómala a ojos de sus lectores, pues se trata de un conflicto que mezcla rasgos 
de guerra civil, guerra internacional y guerra de colonización (McGuire, 1997, 
p. 111; Hershkowitz, 1998, pp. 225-228; Schenk, 1999, pp. 213-218, 247-257; 
Fucecchi, 2006; Buckley, 2010; Stover, 2012, pp. 148-150; Bernstein, 2014, pp. 164-
165; Rebeggiani, 2022, p. 53; Söllradl, 2023, pp. 107-109).

Durante la trama, Valerio anticipa la llegada de esta confrontación:

–  En el primer libro, la sombra de Creteo se aparece a su hijo Esón (padre de Jasón) 
y le anuncia la convulsa situación que se acaba de desencadenar en la Cól-
quide debido a la salida de la nave Argo2.

–  En el tercer libro, Juno envía a Palas a la Cólquide para lograr que los Argonau-
tas se unan a la causa de Perses (principal promotor de que el vellocino sea 
entregado), quien ya se encuentra movilizando tropas contra su hermano3.

1  En Diodoro Sículo hay un atisbo de conflicto bélico entre Argonautas y colcos, pero las 
razones y los móviles son muy distintos a lo que nos presenta Valerio Flaco: según el mitógrafo, los 
soldados de Éetes atacaron a los griegos en respuesta a un asalto que estos habían perpetrado con ayuda 
de Medea en el santuario de Ares (IV, 48, 1-5); el resultado fue el asesinato de Eetes y la huida de los 
Argonautas con Medea y con el vellocino; cf. nota 27. 

2  Val. Fl. I, 741-745: ‘mitte metus, volat ille mari, quantumque propinquat / iam magis atque 
magis variis stupet Aea deorum / prodigiis quatiuntque truces oracula Colchos. / heu quibus ingreditur fatis, 
qui gentibus horror / pergit! ...’ («Despeja tus temores, él [sc. Jasón] vuela ya por el mar y, cuanto más 
se aproxima, más y más ya se horroriza la ciudad de Ea debido a los varios prodigios de los dioses y 
los oráculos golpean a los crueles colcos. ¡Ay, con qué hados él llega! ¡Qué horror persigue a los pue-
blos! ...»). Para las citas al texto latino se utiliza la edición teubneriana de W.-W. Ehlers. Todas las tra-
ducciones en este trabajo son propias. 

3  Val. Fl. III, 492-505: ‘procerum vi pulsus iniqua /germanique manu (repetis quo crimine) 
Perses / barbaricas iam movit opes Hyrcanaque signa. / Aeetes contra thalamis et virgine pacta / conciliat 
reges Scythicos primusque coacta / advehit Albana Styrus gener agmina porta, / bellum ingens, atque ipse 
citis Gradivus habenis / fundit equos. viden Arctoo de carcere quanta / tollat se nubes atque aequore pen-
deat atro? / corripe prima vias. finem cum Phasidis alti / transierit Perses aciemque admoverit urbi, / coepta 
refer paulumque moras et foedera necte / consiliis atque arte tua. sponde adfore reges / dis genitos, quis arma 
volens, quis agmina iungat.’ («Expulsado con injusta violencia por los nobles y por el ejército de su 
hermano -recuerdas bajo qué cargo criminal-, Perses mueve ya las tropas bárbaras y las enseñas hirca-



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

8
7

–  En el cuarto libro, Fineo responde a las incertidumbres de Jasón sobre el porve-
nir de su expedición, advirtiéndole sobre la discordia fratricida que se está 
suscitando en la Cólquide; Fineo aprovecha para profetizarle que brindará 
apoyo militar a su propio enemigo4. 

–  Al llegar al quinto libro, la situación es ya sumamente hostil, pues los presagios 
continúan y un sacerdote aconseja a Eetes entregar el vellocino5, pero éste 
rehúsa tajantemente, pues su yerno Frixo le había vaticinado en sueños que, 
si lo entregaba, iba a provocar la ruina de su patria6; las provocaciones entre 
hermanos vuelven irreconciliables las causas que uno y otro abanderan. Per-
ses huye para reclutar un enorme ejército7.

–  En el mismo libro quinto, surgen las primeras confrontaciones bélicas de este 
conflicto civil, las cuales terminan con una breve tregua que coincide con la 

nas. Por el contrario, Eetes cohesiona a los reyes escitas con el matrimonio y la promesa de entregar a 
la doncella y el primero en venir es su yerno Estiro, que conduce los ejércitos reclutados por la puerta 
albana; guerra enorme; y el mismo Gradivo suelta las veloces riendas a sus caballos. ¿Ves cuán grande 
nube se levanta de la cárcel septentrional y se cerne sobre la furiosa llanura? Adelántate tú primero en 
el camino; cuando Perses cruce el límite del profundo Fasis y acerque su batallón a la ciudad, refiérele 
mis planes y entreteje, por breve tiempo, demoras y alianzas usando tu inteligencia y tu arte. Promé-
tele que llegarán reyes e hijos de dioses, con los cuales podrá de suyo unir sus armas y sus ejércitos»).

4  Val. Fl. IV, 616-619: sic demum rapidi venies ad Phasidis amnem. / castra ibi iam Scythiae 
fraternaque surgit Erinys. ipse truces illic Colchos hostemque iuvabis / auxiliis (Así, finalmente, llegarás a 
la corriente del rápido Fasis. Ahí están ya los campamentos de la Escitia y surge una Erinis fraterna. Tú 
mismo allá a los crueles colcos y a tu enemigo brindarás auxilio).

5  Val. Fl. V, 259-265: Interea auguriis monstrisque minacibus urbem / territat ante monens 
semper deus et data seri / signa mali, reddi iubet exitiale sacerdos / vellus et Haemoniis infaustum mittere 
terris. / contra Sole satus Phrixi praecepta volutans / aegro corde negat nec vulgi cura tyranno / dum sua sit 
modo tuta salus. (Entretanto, el dios que siempre anticipa aterroriza la ciudad con augurios y amena-
zantes portentos y son ofrecidas señales de una futura desgracia; un sacerdote ordena que sea devuelto 
el vellocino funesto y que este infeliz objeto sea enviado a las tierras hemonias. Por el contrario, el hijo 
del Sol, revolviendo en su agitado corazón las advertencias de Frixo, se rehúsa y el tirano no se preo-
cupa por procurar el bien del pueblo, mientras su propio bienestar esté a salvo).

6  Val. Fl. V, 236-237: ‘... tunc tibi regnorum labes luctusque supersunt / rapta soporato fuerint 
cum vellera luco’ («... entonces te aguardan la ruina y el luto de tus reinos, si el vellocino fuese arran-
cado del soporífero bosque»). Cf. Wijsman, 1996, p. 128, donde el académico comenta que con esta 
advertencia Frixo pone la piedad hacia su suegro por encima de la piedad hacia un connacional suyo; 
por su parte, Baier sostiene que Frixo le da esta profecía a Eetes debido a que está en deuda con él por 
haberlo aceptado como su yerno (1998, p. 322). 

7  Val. Fl. V, 266-272: tunc ordine regi / proximus et frater materno sanguine Perses / increpitare 
virum, sequitur duce turba reperto. / ille furens ira solio se proripit alto / praecipitatque patres ipsumque 
ut talibus ausis / spem sibi iam rerum vulgi levitate serentem / ense petit, rapit inde fugam crudelia Perses 
/ signa gerens omnemque quatit rumoribus Arcton. (Entonces Perses, el más cercano al rey en la línea de 
sucesión y hermano suyo por parte de su madre, increpa a aquél varón; lo sigue, tras encontrarlo como 
su caudillo, una turba; aquél, furioso de ira se precipita desde su alto trono e impele a los padres y a 
este mismo, como a quien con tales atrevimientos ya siembra esperanza de poder para sí debido a la 
ligereza del vulgo, lo amenaza con la espada. Perses enseguida emprende la fuga llevando las crueles 
marcas y estremece con rumores a todo el norte). 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

8
8

llegada de los Argonautas a la Cólquide y con la embajada de Jasón a Eetes8. 
Finalmente, Juno cambia de bando, pues decide que los Argonautas se unan 
mejor a la causa de Eetes y luchen a su lado en la guerra contra Perses9.

Por lo tanto, cuando Jasón llega a la Cólquide, Eetes se encuentra en una 
peligrosa encrucijada: por un lado, debe hacer frente a su hermano y al enorme ejér-
cito que ha convocado entre los pueblos escíticos; por el otro, la presencia de los 
Argonautas en la Cólquide supone una fuerte amenaza contra su reinado, pues la 
entrega del vellocino deslegitimaría su poder y advendría, como le advirtió Frixo, la 
ruina de su país (Hershkowitz, 1998, p. 198; Danelia, 2009, p. 133)10.

En este ambiente de agitación política y de riesgos bélicos, el rey colco cifra 
su perpetuación en el poder y la retención del vellocino en neutralizar una de las 
dos amenazas que se ciernen sobre él: decide, pues, ganar a los Argonautas para su 
causa bajo la promesa de que les entregará el vellocino, si éstos le ayudan a derro-
tar a Perses. Para lograr que los hombres de Jasón efectivamente se le unan, Eetes 
declara falazmente que la causa que mueve a Perses no es otra que la de usurpar el 
reino colco, algo que discutiremos más adelante al estudiar la retórica bajo la que se 
desenvuelve la dinámica política entre Jasón y Eetes. 

El objetivo de este trabajo es poner a prueba la aceptada dinámica de roles 
que juegan ambos personajes en esta breve escena del quinto libro. Como puede 
observarse bajo una lectura superficial, Eetes es un tirano que se niega a renunciar 
al poder y que prefiere su bienestar al de su propio pueblo11; por su parte, Jasón es 
el héroe que viene a exponer el justo reclamo del vellocino con base en argumentos 
de linaje y pertenencia a su patria. No obstante, una lectura más atenta basada en la 
retórica que ambos personajes despliegan en sus respectivos discursos arroja resulta-
dos que alteran esta percepción.

8  Val. Fl. V, 273-277: iamque aderat magnis regum cum milibus urbi / primaque in adversos 
frustratus proelia muros / constiterat. datus et sociis utrimque cremandis / ille dies alterque dies, cum Marte 
remisso / debitus Aeaeis dux Thessalus adpulit oris. (Y ya se había presentado con enormes millares de 
reyes contra la ciudad y, tras ser frustrado en sus primeros combates contra las murallas enemigas, se 
había asentado ahí. Aquél día y el siguiente fue dedicado a cremar a los aliados de uno y otro ejército, 
cuando, con tregua marcial, el capitán tesalio que fue vaticinado llegó a las costas eeas). 

9  Val Fl. V, 288-291: ‘... stat pectore fixum / Aeetae sociare manus. scio perfida regis / corda 
quidem, nullos Minyis exsolvet honores. / verum alios tunc ipsa dolos, alia orsa movebo.’ («... En mi pecho 
está fijado aliar nuestras manos con las de Eetes. Conozco ciertamente el pérfido corazón del rey y 
que no rendirá honor alguno a los Minias. Sin embargo, yo misma en su momento desarrollaré otros 
ardides, otros planes»).

10  Baier ha notado que la profecía de Frixo no es como tal una advertencia, pues tiene un 
marcado tono de inevitabilidad (1998, p. 323).  

11  Cf. nota 5.  



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

8
9

2. HÉROE Y VILLANO: EL PARADIGMA

El Jasón que llega a la Cólquide en el poema de Valerio Flaco se presenta a 
sí mismo como un hombre que acude en una misión diplomática para reclamar con 
justicia un bien que, por derecho, debe estar en Grecia. Su discurso intenta poner 
por encima de la posesión actual del vellocino los lazos de sangre que lo unen con su 
ancestro Frixo, el griego que escapó de Tesalia a lomos de un carnero de piel dorada 
y que llegó a la Cólquide, donde ahora esa piel dorada está consagrada al dios Marte 
en un bosque de las cercanías, custodiada por un dragón. 

Sin embargo, en la exposición de sus motivos expresa un par de asuntos que 
merecen una más atenta consideración, pues pueden interpretarse de una manera 
subrepticiamente distinta a la intención diplomática que discurre en la literalidad 
del discurso.

Lo que a continuación haré será analizar primero aquellos argumentos del 
discurso de Jasón en su embajada a Eetes (Val. Fl. V, 471-518) que se centran en 
exponer su filiación con su compatriota Frixo, pues es en ellos donde se encubren 
las amenazas sutilmente enunciadas por el caudillo griego12. Después confrontaré 
estos argumentos con la reacción y consecuente respuesta de Eetes. Hacer esto me 
permitirá concluir de qué forma esta dinámica política queda subvertida desde la 
retórica con que ambos manejan la situación para la economía de la trama y de la 
apertura del poema al tema bélico. 

2.1. El discurso (colonizador) de Jasón

La reacción de Eetes al discurso de Jasón es crucial para entender muchos 
de los aspectos que dan identidad a la dinámica con que se manifiestan los móviles 
que mueven la guerra en la Cólquide: cada hermano enarbola una causa claramente 
opuesta a la del otro con el vellocino como elemento de discordia entre ambos. 

Pero, antes de llegar a la reacción de Eetes al respecto, resulta oportuno esta-
blecer qué argumentos expone Jasón en su discurso petitorio.

Como se dijo antes, el líder griego aduce el parentesco que guardan él y Frixo 
en tres distintas ocasiones y bajo tres distintos propósitos: con la primera busca una 
captatio benevolentiae que le permita exponerse ante el rey colco como alguien que, 
de hecho y a pesar de la distancia, le resulte familiar por medio de ese puente de 
parentesco que hay ente ambos mediante Frixo: 

rex Hyperionide, quem per freta tanta petendum 
caelicolae et prima dignum statuere carina, 
siquando hic aliquam nostro satus orbe solebat 

12  Según Bernstein, el argumento central de Jasón para exponer su justo reclamo del vello-
cino gira precisamente en torno a su parentesco con Frixo (2008, pp. 12, 38, 44-47). 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
0

Thessaliam, siquos Phrixus memorare Pelasgos, 
hi tibi tot casus, horrenda tot avia mensi 
cernimur. ipse egomet proprio de sanguine Phrixi: 
namque idem Cretheus ambobus et Aeolus auctor 
cum Iove Neptunoque et cum Salmonide nympha.

Rey Hiperiónida, a quien los dioses que habitan en el cielo establecieron que se debía 
acudir a través del mar tan grande y que era digno de la primera nave, si alguna vez 
aquí Frixo, el nacido en nuestro mundo, solía rememorar una tal Tesalia o a unos 
tales Pelasgos, nosotros somos estos que ves tras recorrer tantas desgracias, tantos 
horrendos parajes intransitados. Yo mismo soy de la propia sangre de Frixo, pues 
para ambos el mismo Creteo y Éolo son antepasados nuestros con Júpiter y Nep-
tuno y la ninfa Salmónide... (Val. Fl. V, 471-478). 

En la segunda y tercera ocasión, el uso que le da a su parentesco con Frixo 
le permite matizar el aspecto negativo que pudiera tener la entrega de un objeto tan 
valioso a un extranjero que nunca antes había visto. No obstante, es en la segunda 
ocasión donde Jasón encubre muy veladamente una amenaza que resulta central para 
reconocer la actitud real que arropa la misión del peticionario:

si petere hoc saevi statuissem sanguine belli, 
Ossa dabat Pindusque rates quotque ante secuti 
inde nec audacem Bacchum nec Persea reges. 
sed me nuda fides sanctique potentia iusti 
huc tulit ac medii sociatrix gratia Phrixi 
iamque tibi nostra geniti de stirpe nepotes.

... Si hubiese decidido pedir esto con derramamiento de sangre en cruel guerra, el 
Osa y el Pindo me daban barcos y reyes, cuantos no siguieron antes al audaz Baco 
ni a Perseo. Pero la fe desnuda y la fuerza de la santa justicia me trajeron hasta aquí, 
así como la gracia conciliadora del intermediario Frixo y los nietos que ya te han 
nacido de nuestro linaje... (Val. Fl. V, 495-500).

En esta parte del discurso el capitán argonauta lanza la idea de que eligió la 
diplomacia en vez de la guerra: existe aquí, pues, un sesgo retórico que encubre una 
amenaza13 bajo una elocución meramente potencial y casi irreal (statuissem, v. 495); 
la amenaza, empero, se encuentra vigente en la expresión (Wijsman, 1996, ad 495), 

13  Esta velada amenaza ya fue advertida por Hershkowitz (1998, p. 121); sin embargo, la 
académica más bien discute simplemente las diferencias que existen entre el Jasón de Valerio y el de 
Apolonio frente a la análoga situación que es esta primera entrevista del héroe con Eetes. De hecho, 
este antecedente (la petición del capitán argonauta en Apolonio de Rodas) está puesto en boca del hijo 
mayor de Frixo, Argos, por lo que la declaración de intenciones de Jasón es un testimonio indirecto; 
el comparandum de esta amenaza velada, aunque sin una connotación amenazadora, se encuentra en 
Ap. Rhod. III, 350-351: οὐ γὰρ ἱκάνει / χερσὶ βιησόμενος («... Pues [Jasón] no viene a ejercer violencia 
con sus manos...»).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
1

pues transmite el mensaje de que la guerra, una guerra de saqueo, sigue siendo una 
alternativa viable para cumplir el propósito de su viaje. El uso que Jasón imprime 
a la figura de Frixo como «intermediario» entre él y Eetes cobra, así, un sentido de 
falsa familiaridad que sigue teniendo la intención de matizar el tono imperativo con 
que Jasón reclama el vellocino. Este tono imperativo es perceptible en los vocablos 
que gramaticalmente presentan este modo verbal en el discurso, pero su matiz no 
es el de una orden directa, sino más bien el de una sugerencia, según puede verse en 
el siguiente pasaje que citaremos más abajo: ne... invideris (v. 507), crede (v. 510).

Recuérdese que el poema tiende a este objetivo de recuperar el vellocino 
como garantía del éxito de la misión, lo cual hace mandatorio que Jasón deba ago-
tar cualquier recurso para hacerse con el control de la reliquia14; de hecho, sus diosas 
patronas, especialmente Juno, se enfrascan en lograr a ultranza que Jasón regrese a 
Grecia con ella. Esta amenaza velada es, en consecuencia, un recurso retóricamente 
útil para comunicar a Eetes que él y sus hombres están dispuestos a todo para obte-
ner el vellocino (Baier, 1998, pp. 327-328)15. 

La tercera ocasión del discurso en que Jasón usa su parentesco con Frixo se 
siente como la conclusión de las dos anteriores, marcada sintácticamente mediante 
una exclamación (tu modo ne claros Minyis invideris actus!, v. 507), pues en este caso 
el nombre de Frixo sirve para darse a sí mismo una identidad semejante a la de su 
antecesor; el propósito de hacer esto es, por ende, el de facilitar psicológicamente el 
impacto de la entrega del vellocino a un extranjero desconocido (como en la primera 
mención de Frixo) y, a la vez, el de hacer ver al rey que el recurso diplomático está 
por encima del potencial recurso bélico (como en la segunda mención):

nec tamen aut Phrygios reges aut arva furentis 
Bebryciae spernendus adi: seu fraude petivit 
seu quis honore meos, sua reddita dona deumque 
nos genus atque ratem magnae sensere Minervae. 
vix tandem longis quaesitam Colchida votis 
contigimus qualemque dabat te fama videmus. 
tu modo ne claros Minyis invideris actus! 
non aliena peto terrisve indebita nostris 
(siquis et in precibus vero locus) atque ea Phrixo 
crede dari, Phrixum ad patrios ea ferre penates.

... Sin embargo, yo no acudí como alguien despreciable a los reyes frigios o a los 
campos de la furiosa Bebricia: si alguno se dirigió a los míos ya sea con dolo, ya sea 
con honor, sus dones fueron correspondidos y se dieron cuenta de que nosotros 
somos linaje de dioses y que la nave fue hecha por la ínclita Minerva. Finalmente, 
apenas hemos llegado a la Cólquide buscada con largos votos y te vemos tal cual 

14  El propio Jasón se lo dice a Medea en estos términos (Val. Fl. VII, 429-430): ‘...numquam 
sine vellere abibo / hinc ego...’ («... Yo nunca me iré de aquí sin el vellocino...»). 

15  El propio Baier cita las palabras de Jasón (Val. Fl. V, 320-324) en las que da a entender 
esta postura. 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
2

la fama te exhibía. ¡Tú tan sólo no veas con malos ojos las ilustres acciones hechas 
por los Minias! No pido cosas ajenas o que no le sean debidas a nuestras tierras (si 
hay también algún lugar para la verdad en estos ruegos) e imagina que esto se lo 
entregas a Frixo, que Frixo lo llevará a los patrios penates... (Val. Fl. V, 501-510).

Sin embargo, también en esta parte del discurso se encubre otra amenaza: 
al decir Jasón que él y sus hombres correspondieron a los dones que sus anfitriones 
les ofrecieron, lo que en realidad está comunicando es que han sido la clase de hués-
pedes que actúan de acuerdo con la situación16; «los reyes frigios» son una alusión 
a Laomedonte y a Cízico de los cuales recibieron muestras de una hospitalidad con 
tintes fraudulentos o desenlaces catastróficos17, mientras que «la furiosa Bebricia» 
es una referencia al asesinato del despiadado Ámico a manos de Pólux, con lo cual 
terminó su reinado de terror sobre la región bébrice. Por lo tanto, aunque es muy 
probable que Eetes desconozca estas hazañas (el poema no menciona cómo podría 
saberlas), lo que Jasón deja claro es que está dispuesto a reaccionar de forma corres-
pondiente al proceder del rey colco. 

La figura de Frixo en este contexto resulta importante, dado que la directriz 
central del argumento apunta a llevar al plano de lo justo la petición del vellocino. 
Decir que el vellocino es originalmente griego porque Frixo lo trajo a la Cólquide 
desde Grecia equivale a decir que es justo que un griego del mismo abolengo de Frixo 
lo devuelva a su lugar de origen18. El tinte que adquiere la argumentación de Jasón 
resulta del todo compatible con una interpretación colonizadora, sobre todo en su 

16  Baier ya había destacado que esta parte del discurso de Jasón es una amenaza velada (1998, 
p. 330) en función a las estrategias diplomáticas contrarias que el héroe usó en Valerio y Apolonio de 
Rodas, pero no comenta más al respecto.  

17  En el libro II, Laomedonte quería asesinar a Hércules para evitar pagar la recompensa por 
haber rescatado a su hija Hesíone de un monstruo marino; el plan no se concretó, porque los Argonau-
tas no pernoctaron en Troya, aunque se sabe que Hércules, tras liberar a Prometeo, irá a Troya a recla-
mar la recompensa, lo que derivará en el primer saqueo de Troya. El rey Cízico, aunque gran amigo de 
los Argonautas, se vio obligado a librar una batalla nocturna contra estos, debido a que por la noche 
las olas arrastraron la nave de vuelta a sus tierras y ambos bandos tomaron a sus aliados como enemi-
gos; la victoria argonauta se saldó con la muerte de la mayoría de los cicizenos, incluyendo al propio 
rey. Aunque Wijsman no identifica a Cízico en la categoría de Phrygios reges y se inclina a pensar que 
el sintagma es más bien un plural poético y que en general toda la fraseología empleada «is rhetorical, 
aiming at impressing Aeetes rather than describing facts» (1996, ad 501 y 503), considero más bien 
que, al emplear el plural, Valerio se inclina a resaltar dos distintas formas de hospitalidad, la fraudu-
lenta (fraude, v. 502) y la auténtica (honore, v. 503), identificables con las experiencias de Laomedonte 
y Cízico respectivamente; ahora bien, aunque en su estancia en Troya ni Jasón ni alguno de sus hom-
bres haya intuido que Laomedonte encubría intenciones asesinas, me da la impresión de que Valerio 
quiso encerrar en esta alusión una proyección proléptica al saqueo de Troya por Hércules, precisamente 
a casusa del fallido fraude de Laomedonte para evitar la profecía advertida también prolépticamente 
en Val. Fl. II, 577-578.

18  Söllradl sostiene esta postura al decir que el vellocino es «ein religiöses Objekt, das recht-
mäßig nach Griechenland gehöre», aunado al hecho de que el supuesto asesinato de Frixo por Eetes 
viola las reglas de hospitalidad a la usanza griega y legitima la expedición de Jasón por doble partida 
(«zu einer doppelten Legitimationsstrategie der Unternehmung»); ambas citas en 2023, p. 94. 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
3

esfuerzo por hacer ver que su posesión del vellocino es totalmente justa bajo pará-
metros de parentesco y origen19. La etiqueta «interpretación colonizadora» que aquí 
utilizo apunta a la intención política del poema en tanto que puede leerse como una 
muestra del expansionismo romano frente a una periferia bárbara; la Cólquide repre-
sentaría, en este sentido, el extremo del mundo conocido y la confrontación primor-
dial entre Argonautas y pueblos bárbaros simbolizaría la irrupción del bloque central 
grecorromano en el escenario asiático20. Las veladas amenazas interpuestas en esas 
aducciones que hace Jasón a su linaje y su familiaridad con Frixo potencian el tono 
«suplicante» de la retórica diplomática del capitán argonauta al dar a sus palabras un 
sesgo que intenta poner por encima de la intención bélica la intención petitoria, pero 
a la vez subvierten el rol de Jasón como héroe en un punto del relato donde preci-
samente sabemos que su llegada a la Cólquide ha desencadenado un conflicto civil.

Hasta el momento en que pronuncia su discurso, Jasón ignora el conflicto 
y, aunque lo sabrá pronto por boca del propio Eetes, ignorará las causas hasta des-
pués que concluya la guerra contra Perses; es más, ignorará incluso también las ver-
daderas intenciones de Eetes y su naturaleza tiránica hasta que deba hacer frente a 
las pruebas que éste le imponga para tomar el vellocino21.

19  Söllrdl llama a esta narrativa «imperialista» (2023, p. 109). Ahora bien, siguiendo lo dicho 
en la nota anterior, podemos ver que la causa de la expedición parece justa y, de hecho, bajo los pará-
metros de parentesco y pertinencia del vellocino a Grecia lo es; el problema radica en que la expedición 
entera está motivada no precisamente por esta causa, dado que Jasón por sí mismo sabe en I, 64-66 que 
Pelias está mintiendo, pues no le interesa el vellocino, sino simplemente deshacerse de un fuerte aspi-
rante al trono de Yolcos. Tenemos, pues, que desde los primeros versos del poema hay una dinámica 
entre causa real y pretexto; más aún, Jasón acepta la misión motivado por un deseo de gloria (I, 76), lo 
cual puede aducir un motivo más que desborda los límites de la petición justa a la que el héroe griego 
prima facie se ciñe, algo ya tratado por Baier (1998, p. 329), para lo que Jasón comenta en su discurso 
con la frase tu modo ne claros Minyis invideris actus! (V, 507) (traducción en el fragmento citado en la 
página anterior). Recordemos también que a lo largo del poema Jasón se ha mostrado explícitamente 
hostil contra los colcos, como sucede en III, 306-307 y III, 617 (cf. Manuwald, 2015, ad loc.), lo que 
daría motivos más que suficientes para esperar que su discurso ofrezca un pretexto que encubre real-
mente una causa distinta.

20  El asunto lo han estudiado a profundidad Danelia (2010-2011, pp. 170-172; 2012-2013, 
pp. 55-57), Buckley (2018, 93-94) y Rebeggiani (2022). Los tres autores coinciden en que el viaje 
de Jasón puede considerarse una expedición expansionista, por lo que el cuño colonizador estriba en 
el uso de la interacción entre pueblos enfrentados que son distinguibles mediante sus características 
culturales (griegos/romanos – bárbaros) y geográficas (órbita grecorromana del Mediterráneo – órbita 
asitática caucásica), de cuya confrontación resulta vencedor el bloque europeo. 

21  Söllradl pone atención a un antecedente crucial para la dirección que toma el capitán 
argonauta respecto a la mentira de Pelias (2023, p. 96): cuando Hele se aparece a los Argonautas en la 
entrada al Helesponto, esta no informa a Jasón sobre el hecho de que Frixo  no fue asesinado por Eetes, 
sino recibido hospitalariamente en el reino colco (contrario a lo expresado por Pelias en I, 43-46); al 
no revelarle la verdad, lo que Hele hizo fue poner a Jasón, como el académico expresa, «auf eine fals-
che Fährte». Si bien la doncella griega no había llegado a la Cólquide con Frixo a lomos del carnero 
dorado, sabemos que conoce cuál fue el destino de Frixo allá, porque sabe que este está vagando en 
el Averno buscándola sin conocer que ha sido elevada al rango de una diosa marina (Val. Fl. II, 601-
607). Por supuesto, Jasón tampoco menciona en todo su discurso el asesinato de Frixo según Pelias ni 
pregunta siquiera por su destino; en su lugar, asume que Frixo se convirtió en parte de la familia real 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
4

El discurso, si bien contiene otros elementos importantes que hacen valio-
sas aportaciones con las que el líder tesalio busca ganarse el favor del rey (como, por 
ejemplo, su empeño en declarar que la devolución del vellocino no es una motiva-
ción propia, sino que le ha sido impuesta por Pelias [vv. 479-481 y 486-494]), es 
en los tres momentos arriba analizados donde se configura la posición de un Jasón 
colonizador que, a nuestro entender, desvirtúa la figura heroica y encomiable del 
líder con que Valerio Flaco ha estado construyendo a su protagonista22.

La pregunta, en todo caso, es: ¿Por qué el poeta hace esto? ¿Cuál es su inten-
ción al proponernos un Jasón que en sus propias palabras encubre su reclamo del 
vellocino con amenazas subrepticias en pos de tener éxito en su misión?

2.2. Eetes o la virtud de ocultar una guerra para promover una guerra

Cuando Cástor lleva el mensaje de Jasón a los compañeros que se quedaron 
en el barco, el lector puede darse cuenta de la astucia con que Eetes ha manejado 
exitosamente la situación a su favor:

nec ferus Aeetes, ut fama, nec aurea nobis 
terga negat, bello interea sed pressus iniquo 
auxilium petit: armatos dux protinus omnes 
accelerare iubet, longo nam tuta recessu 
puppis et apposita fluvius defenditur urbe.

Ni Eetes es fiero, como era su fama, ni nos niega la dorada piel, pero, oprimido entre-
tanto por una guerra desigual, nos pide apoyo: el capitán ordena que de inmediato 
todos armados nos apresuremos, pues la nave está segura en este tan lejanamente 
remoto lugar y el río es defendido por la ciudad cercana» (Val. Fl. V, 553-557). 

Aunque temporalmente, la amenaza de despojo que en principio significa-
ban los Argonautas ha quedado neutralizada y ahora con ellos sumados a sus tropas 
Eetes podrá enfocarse únicamente en derrotar a Perses. 

Sin embargo, para que la presencia de la tropa griega jugara a su favor, el 
monarca colco refrenó la iracundia que le provocó el discurso de Jasón y logró disi-
mular sus verdaderas intenciones. Como resultado, los Argonautas ven en Perses real-
mente a un usurpador del trono y a Eetes como el rey en quien pueden confiar, pues 

de la Cólquide cuando toma a Frixo como el intermediario sanguíneo entre ambos (Val. Fl. V, 500: 
nostra geniti de stirpe nepotes).

22  Ciertamente, aunque la figura heroica del Jasón valeriano es controvertida y se le ha acu-
sado incluso de antihéroe (por ejemplo, Lüthje, 1976, p. 8 y ss.; Lewis, 1984; Lefèvre, 1991, pp.178-
180; Wacht, 1991), en este trabajo seguimos las posturas que dan cuenta más bien de su condición 
de héroe en pleno derecho; cf. Adamietz, 1971; Hull, 1979; Cecchin, 1984; Taylor, 1994, pp. 223-
224; Hershkowitz, 1998, pp. 50-57, 105-128; Ripoll, 1998, pp. 206-212; Stover, 2012, pp. 181-215.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
5

ha prometido que les entregará el vellocino. La única condición es que los hombres 
de Jasón le brinden ayuda militar en su defensa contra su hermano23.

Por lo tanto, la reacción de Eetes es un pivote en esta trama, porque deja 
ver al lector las cualidades tiránicas de este personaje en todo su esplendor; en este 
sentido, logró convertir una potencial invasión de saqueo en una guerra civil simé-
trica24; los Argonautas, que no comparten esta visión omnisciente con el narrador, 
quedan sujetos a una alianza clientelar que después creará una suerte de impasse del 
que podrán liberarse sólo con la imprescindible ayuda de Medea25.

Ahora bien, la reacción de Eetes, comúnmente asociada a sus cualidades 
tiránicas y a su naturaleza iracunda, puede interpretarse de una distinta manera a la 
luz de las veladas amenazas que Jasón ha hecho en su discurso; en esta línea de razo-
namiento, la furia que levanta el ánimo del monarca sería más bien una respuesta 
auténtica y directa al tono amenazante del discurso del capitán griego por la afrenta 
que éste hace contra la soberanía de su patria. Si bien es cierto que Eetes no es un 
rey que se preocupe por su pueblo ni que le interese el bienestar de su gente, como 
ha quedado establecido más arriba, en lo que a la sazón describe Valerio Flaco sobre 
su reacción hay un vistazo de preocupación por algo más allá que su condición de 
rey y que su status en el poder:

Talibus orantem vultu gravis ille minaci 
iamdudum premit et furiis ignescit opertis. 
ceu tumet atque imo sub gurgite concipit austros 
unda silens, trahit ex alto sic barbarus iras 
et nunc ausa viri, nunc heu sua prodita Grais 
regna fremit, quin et facili sibi mente receptum 
iam Phrixum dolet et Scythiae periisse timores. 
nunc quassat caput ac iuvenis spes ridet inanes, 
quid vesanus agat, quod vellera poscat ab angue. 
urit et antiquae memorem vox praescia sortis: 
cur simul ac Persen illinc sibi moverit atque hinc 

23  En el relato de Apolonio de Rodas, claro antecedente de lo narrado por nuestro autor, 
el asunto del ofrecimiento bélico ocurre de manera diferente: Jasón, por boca de uno de los hijos de 
Frixo, promete ayuda militar a Eetes contra los Sármatas en caso de que el rey colco lo necesite (cf. III, 
350-353; 392-395). Como sabemos, en las Argonáuticas griegas el tema bélico no logra desarrollarse, 
pero parece clara la influencia que el poeta helenístico tuvo en la apertura del poema romano al con-
flicto bélico con base en este antecedente (cf. Baier, 1998, p. 319), además de que los propios Sárma-
tas aparecen en el catálogo de los pueblos reclutados por Perses y, por ende, enemigos de los colcos y 
de los Argonautas (cf. Val. Fl. VI, 162).

24  Es de notar que, como Baier advierte (1998, p. 323), Eetes solo empeora su propia situa-
ción con esta alianza, pues lo que hace es posponer su propia ruina y dar oportunidad a que Medea 
intervenga, para su desgracia, en favor de Jasón. 

25  Wijsman explica que, en efecto, solo Hércules y Medea son las figuras de la trama capa-
ces de vencer al dragón que custodia el vellocino (1996, ad 291); ya sin Hércules, Juno debe maqui-
nar el enamoramiento de Medea para que adormezca al dragón y ayude a Jasón a obtener la reliquia.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
6

Thessalicam fortuna ratem, num debitus ista 
finis agat saevaeque petant iam vellera Parcae.

Ya desde que éste [sc. Jasón] estaba diciendo tales palabras, él [sc. Eetes], severo, lo 
masculla con semblante amenazador y arde con furias encubiertas. Como una ola 
callada se hincha y recibe a los austros bajo la honda marea, así el bárbaro desde lo 
alto atrae las iras y ora se enfurece por la osadía del varón, ora (¡ay!) por sus reinos 
entregados a los griegos. Ciertamente, se lamenta que Frixo haya sido recibido con 
fácil deliberación y que los temores respecto a Escitia hayan cesado. Ahora sacude su 
cabeza y se ríe de las inanes esperanzas del joven, de lo que el insensato se propone: 
pedir el vellocino a la serpiente. También la voz profética de un oráculo antiguo lo 
incendia, mientras recuerda por qué a la vez la fortuna le ha traído por un lado a 
Perses y por otro, a la nave tesálica, y si acaso el fin obligado es el que motiva estos 
eventos y si ya las crueles Parcas exigen el vellocino (Val. Fl. V, 519-531). 

Resulta claro que el enojo del rey colco deriva del riesgo tan grande en el que, 
con la llegada de los Argonautas, ha quedado su posición de poder; sin embargo, 
más allá de eso, me ha llamado también la atención el hecho de que Eetes lamente 
el fácil recibimiento de Frixo en su reino26. La llegada de Frixo a la Cólquide supuso 
para Eetes el comienzo de una suerte de «debilitamiento» de su reino, por lo menos a 
ojos de los pueblos extranjeros, porque con esa benevolencia hacia un exiliado griego 
comunicaba al resto del mundo una perjudicial xenofilia que finalmente derivó en 
que «los temores respecto a Escitia hayan cesado», como lo establece el verso 52527.

Esto conduce a pensar que Eetes, por lo menos de forma velada, está colo-
cando el interés de su reino por encima del de su reinado: según sus palabras, la Cól-
quide solía ser un país temido, pero la recepción voluntaria y benevolente (facili... 
mente, v. 524) de un extranjero deshizo esta noción y fomentó el advenimiento de 
una expedición que le hace pensar que tal vez «ya las crueles Parcas exigen el vello-
cino» (v. 531)28.

26  Vale la pena recordar que uno de los argumentos del dios Sol en su intervención contra 
el plan de Júpiter es que el recibimiento de Frixo en la Cólquide obra ya a nivel de parentesco, lo que 
vuelve criminal la expedición de Jasón (Val. Fl. I, 520-524): ‘... profugo quin agmina iungere Phrixo / 
abnuit, Inoas ultor nec venit ad aras, / imperii sed parte virum nataeque moratus / coniugio videt e Graia 
nunc stirpe nepotes / et generos vocat et iunctas sibi sanguine terras...’ («... Ciertamente [Eetes] se negó 
a unir sus tropas a las del prófugo Frixo y no vino como vengador contra los altares de Ino, sino que 
retuvo al varón [sc. a Frixo] dándole parte de su imperio y a su hija en matrimonio y ve ahora nietos 
de linaje griego y habla de yernos y de tierras unidas a él por lazos de sangre...»). Este testimonio del 
padre de Eetes ha resultado crucial para determinar la complejidad que existe en la justificación de la 
expedición argonauta, tal como lo hace ver Cowan (2014, pp. 244-245). 

27  Diodoro Sículo refiere que, en efecto, un oráculo le había vaticinado a Eetes que moriría 
el día que unos extranjeros se llevasen el vellocino (IV, 47, 2; cf. nota 1); sin embargo, en el relato del 
mitógrafo se advierte no un «debilitamiento» de la Cólquide a ojos de los pueblos extranjeros, sino 
todo lo contrario, ya que precisamente el temor a este oráculo les hace cometer actos de crueldad con-
tra quienes llegaran a su reino.

28  La obstinación de Eetes con mantenerse en el poder sigue siendo evidente a pesar de este 
atisbo de heroísmo anticolonial o anti-invasor. Su error, sin embargo, no es el querer mantenerse en el 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
7

Eetes funge, pues, aunque sea momentáneamente, como el caudillo respon-
sable por frenar una invasión extranjera que se presenta con una abierta intención 
diplomática, pero también con una subrepticia intención amenazadora. Eetes siente 
esa furia ardiente no de forma gratuita, pues comprende el mensaje «colonizador» 
de Jasón: el rey reconoce en su peticionario no la figura de un suplicante pacífico y 
diplomático, sino la de un invasor que lo amenaza indirectamente con una guerra, 
por más que declare que «decidió» no emprenderla para reclamar el vellocino, y que 
también lo amenaza con corresponder de manera acorde a los dones que le ofrezca, 
como lo hizo con los demás reyes que se encontró en el camino. Su iracundia se debe 
no a lo que Jasón pide, sino a cómo lo pide.

Sin embargo, si la furia de Eetes es encubierta (furiis... opertis, v. 520) y 
podemos considerarla una respuesta a las veladas amenazas del discurso de Jasón, las 
palabras que ofrece en discurso directo pueden considerarse una respuesta a lo que 
el capitán argonauta expone abiertamente, pero en este caso su intención es zanjar 
uno de los dos peligros que se ciernen sobre él29:

interea quoniam belli pugnaeque propinquae 
cura prior, fingit placidis fera pectora dictis 
reddit et haec: ‘cuperem haut tali vos tempore tectis 
advenisse meis, quo me gravis adsidet hostis. 
frater enim - sceptri sic omnibus una cupido - 
excidium parat et castris me ingentibus urget. 
quare age cognatas primum defendite sedes 
nec decus oblati dimiseris advena belli; 
namque virum trahit ipse chalybs. tum vellera victor 
tam meritis nec sola dabo.

Entretanto, puesto que una preocupación prioritaria es la de la guerra y el enfren-
tamiento inmediato, disimula la ferocidad de su pecho con palabras afables y res-
ponde lo siguiente: «Desearía que vosotros no hubieseis llegado a mis techos en un 
periodo tal, durante el cual un enemigo difícil me sitia. Mi hermano, pues, –así, de 
entre todo, su único deseo es obtener el cetro– prepara mi perdición y me hostiga 
con enormes campamentos. Por esta razón, ea, defended primero estas regiones 
con las que estáis emparentados y no dejéis pasar la gloria extranjera de una guerra 
que se os presenta, pues al varón [sc. a Perses] lo arrastra el mismo hierro. Enton-
ces, siendo vencedor, os entregaré no sólo el vellocino a vosotros, que lo merece-
réis» (Val. Fl. V, 532-541).

poder, sino, en palabras de Baier, «wie er sein Ziel verfolgt. Die Orakel sollen nicht die Unfreiheit der 
Menschen dokumentieren, sondern vielmehr zeigen, daß diese ihre Freiheit so zu nutzen haben, daß 
sie ihr Wollen dem natürlichen Gang der Ereignisse anpassen» (1998, p. 324).

29  Aunque no corresponde en este artículo discutirlo, conviene resaltar que la respuesta de Eetes 
al discurso de Jasón en este libro V ocurre en VII, 35-77, donde el tirano recrimina al héroe punto por 
punto los asuntos que este le había expresado; cf. Wijsman, 1996, p. 226; Davis, 2020, pp. 102-103. 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
8

Esta breve réplica incide, pues, en el aspecto diplomático con que Jasón había 
expuesto su petición. El discurso de Eetes es mucho más claro y directo, pues sus 
términos son simples. Lo que sí oculta como tirano (algo que se sabrá después en la 
trama, ya en el libro VII) es que su promesa de entregar el vellocino a los Argonautas 
tras derrotar a Perses es falsa. Ni Jasón ni ninguno de sus hombres lo saben (como 
lo establece el mensaje que Cástor lleva a sus compañeros), porque en el discurso de 
Eetes no hay subtexto que les haga sospechar la mentira. Al parecer, ni siquiera han 
advertido que el rey está disimulando un fuerte enojo. En consecuencia, los Argo-
nautas lucharán creyendo que están emprendiendo esta guerra del lado del bando 
que tiene la causa justa y sin saber que pelearán del lado del bando del que no obten-
drán la prometida recompensa30.

Eetes logró ocultar una guerra (o, más bien, la verdadera causa de su guerra 
civil contra Perses) para promover esa misma guerra (en su favor).

3. CONCLUSIONES

Eetes no es ciertamente un héroe y no lo es31, más allá de lo que este sutil aná-
lisis retórico puede evidenciar, en este episodio de las Argonáuticas flavias; asimismo, 
Jasón tampoco es el villano de la trama tal cual nos lo ha presentado Valerio Flaco. 

Lo que se ha hecho en esta investigación ha sido simplemente mostrar que, 
más allá de lo que la literalidad de un discurso expresa, se encubre un sutil artificio 
del poeta que momentáneamente trastoca los roles de los dos personajes involucra-
dos. A la pregunta que antes hicimos sobre por qué Valerio presenta esta dinámica 
política con Jasón encubriendo su reclamo del vellocino con amenazas subrepticias, 
nuestra respuesta es que este trastrocamiento de roles funge como un comentario 
metapoético del mismo Valerio sobre cómo se percibe el contacto entre dos pueblos 

30  En Val. Fl. VI, 14 ss. se nos hace saber que Perses, antes de que el combate da inicio, 
intenta hacer llegar una embajada a los Argonautas para advertirles sobre la naturaleza tiránica de 
Eetes y sobre la verdadera causa del conflicto entre ambos hermanos; en ese mensaje se tenía también 
el encargo de anunciar a los Argonautas que Perses sí estaba auténticamente dispuesto a entregarles el 
vellocino. Sin embargo, el repentino estallido del conflicto impide que el mensajero tenga éxito. Cf. 
Schenk, 1991, p.140. 

31  Cowan ha llamado la atención sobre la caracterización de los tiranos de las Argonáuticas 
flavias como antagonistas sin rasgos redentores; no obstante, sostiene también que esta misma caracte-
rización tan negativa, aunada a las complejas interacciones y testimonios que arrojan otros personajes, 
es lo que subvierte la directriz civilizatoria de héroes absolutos y hace que el poema no adopte simple-
mente una lectura de héroes contra villanos (2014, pass.), afirmando incluso que esta epopeya pone a 
los Argonautas como héroes porque el patrono de la empresa de Jasón es Júpiter, lo que equivale a decir 
que el valor heroico de estos personajes «could be equally be depicted  as a villanous violence» bajo 
el amparo de un narrador diferente que someta la trama al patronazgo de otro dios (cita en p. 244). 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

9
9

distantes que tienen intenciones diferentes en torno a la cesión de una reliquia cuya 
posesión, además, es un símbolo de poder32.

Jasón es el extranjero peticionario, pero su forma de pedir el vellocino cons-
tituye una especie de atentado contra la autonomía de un país invadido; su retó-
rica es, pues, la de un invasor que pretende persuadir a su interlocutor declarando 
subrepticiamente que está dispuesto a todo para tener éxito en su empresa. Por su 
parte, Eetes es el rey de una nación en declive, porque considera que otros pueblos 
han puesto los ojos en ella y la consideran una presa conquistable, dado que han 
perdido el temor que le tenían. Su rol produce un breve haz de luz que lo hace ver 
como un protector de su reino y no como un tirano aferrado al poder. 

Pronto, no obstante, esta dinámica de intercambio de roles cesa y los perso-
najes adoptan la investidura propia de su carácter en la trama. 

La apertura que hace Valerio Flaco al tema bélico en la versión de su poema 
produce interesantes desviaciones en las motivaciones y en las relaciones que los 
personajes guardan entre sí, pero el discurso de Jasón en su embajada a Eetes y la 
reacción y respuesta de éste han probado tener más profundidad de la que denotan 
en la superficie.

Recibido: 18.5.2025; aceptado: 23.10.2025.

32  Söllradl interpreta el apoyo militar de los Argonautas a Eetes como una forma de evocar «das 
Agieren der Römer bei Thronstreitigkeiten im Osten» (2023, p. 114), lo cual también podría aludir al 
juego de causas y justificaciones bélicas que operan al interior de la política exterior romana para inter-
venir en favor de uno u otro bando en conflicto, algo ya también advertido por Fucecchi (2018, p. 42). 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

1
0

0

BIBLIOGRAFÍA

Adamietz, Joachim (1976). Zur Komposition der Argonautica des Valerius Flaccus. Beck.

Apolloni Rhodii (1882). Argonautica ad Cod. MS. Laurentianum. R. Merkel (Ed.), B.G. Teubner.

Baier, Thomas (1998). Ursache und Funktion des Krieges gegen Perses in den Argonautica des Vale-
rius Flaccus. En Ulrich Eigler y Eckard Lefèvre (Eds.), Ratis omnia vincet. Neue Untersu-
chungen zu den Argonautica des Valerius Flaccus (pp. 317-335). Beck. 

Bernstein, Neil W. (2008). In the Image of the Ancestors: Narratives of Kinship in Flavian Epic. Uni-
versity of Toronto Press. 

Bernstein, Neil W. (2014). Romanas veluti saevissima cum legiones Tisiphone regesque movet: Valerius 
Flaccus’ Argonautica and the Flavian Era. En Mark Heerink y Gesine Manuwald (Eds.), Brill’s 
Companion to Valerius Flaccus (pp. 155-169). Brill. 

Buckley, Emma (2010). War-epic for a new era: Valerius Flaccus’ Argonautica. En Norbert Kramer 
y Christiane Reitz (Eds.), Tradition und Erneuerung. Mediale Strategien in der Zeit der Fla-
vier (pp. 431-455). De Gruyter.

Buckley, Emma (2018). Flavian epic and Trajanic historiography: speaking into the silence. En Alice 
König y Christopher Whitton (Eds.), Roman Literature under Nerva, Trajan and Hadrian: 
Literary Interactions, A. D. 96-138 (pp. 86-107). Cambridge University Press.

Cecchin, Sergio A. (1984). Giasone alla conquista del vello d’oro: Personaggio e intreccio nelle Argo-
nautiche di Valerio Flacco. Orpheus, 5, 271-318. 

Cowan, Robert (2014). My Family and Other Enemies: Argonautic Antagonists and Valerian Vil-
lains. En Mark Heerink y Gesine Manuwald (Eds.), Brill’s Companion to Valerius Flaccus 
(pp. 229-248). Brill. 

Danelia, Maia (2009). Colchian-Scythian War in Valerius Flaccus’ Argonautica. Phasis, 12, 129-140.

Danelia, Maia (2010-2011). Zur Aktualisierung der kaukasischen Thematik von Apollonios Rhodios 
bis Valerius Flaccus. Phasis, 13-14, 163-172.

Danelia, Maia (2012-2013). The Myth of the Argonauts in the Context of East-West Relations. Pha-
sis, 15-16, 51-57.

Davis, Peter Joseph (2020). Valerius Flaccus’ Argonautica. Book 7. Oxford University Press.

Diodori (1866). Bibliotheca historica. Vol. I: libri I-IV. L. Dindorfii (Ed.), B.G. Teubner.

Fucecchi, Marco (2006). Una guerra in Colchide: Valerio Flacco, Argonautiche 6.1-426. Edizioni ETS.

Fucecchi, Marco (2018). Flavian Epic: Roman Ways of Metabolizing a Cultural Nightmare? En Lau-
ren Donovan y Darcy Krasne (Eds.), After 69 CE – Writing Civil War in Flavian Rome (pp. 
25-49). De Gruyter.

Gai Valeri Flacci Setini Balbi (1980). Argonauticon libros octo. W.-W. Ehlers (Ed.), B.G. Teubner.

Hershkowitz, Debra (1998). Valerius Flaccus’ Argonautica: Abbreviated Voyages in Silver Latin Epic. 
Clarendon Press.

Hull, Kathleen W. D. (1979). The Hero-Concept in Valerius Flaccus’ Argonautica. En Carl Deroux 
(Ed.), Studies in Latin Literature and Roman History I (pp. 379-409). Latomus. 

Lefèvre, Eckard (1991). Die Opfer–Szene im ersten Buch (1, 184-254) und das Iason–Bild in Vale-
rius Flaccus’ Argonautica. En Matthias Korn y Hans J. Tschiedel (Eds.), Ratis omnia uincet. 
Untersuchungen zu den Argonautica des Valerius Flaccus (pp. 173-180). Olms.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 8
5-

10
1

1
0

1

Lewis, Bryna E. (1984). Valerius Flaccus’ portrait of Jason: evidence from the similes. Acta Classica: 
Proceedings of the Classical Association of South Africa, 27 (1), 91-100.

Lüthje, Erich (1971). Gehalt und Aufriss der Argonautica des Valerius Flaccus. Christian-Albrechts-Uni-
versität. 

Manuwald, Gesine (2015). Valerius Flaccus. Argonavtica Book III. Cambridge University Press.

McGuire, Donald T. Jr. (1997). Acts of Silence: Civil War, Tyranny, and Suicide in the Flavian Epics. Olms.

Rebeggiani, Stefano (2022). From civil war to foreign expansion: cultural identity and the Helleni-
zation of the empire in Statius and Valerius Flaccus. Revista di cultura classica e medioevale, 
64 (1), 41-60.

Ripoll, François (1998). La morale héroïque dans les épopées latines d’époque flavienne: Tradition et 
innovation. Peeters.

Schenk, Peter (1991). Cyzicus, Perses und das Eingreifen der Götter. En Matthias Korn y Hans J. 
Tschiedel (Eds.), Ratis omnia vincet. Untersuchungen zu den Argonautica des Valerius Flac-
cus (pp. 139-153). Verlag.

Schenk, Peter (1999). Studien zur poetischen Kunst des Valerius Flaccus. Beobachtungen zur Ausgestal-
tung des Kriegsthemas in den Argonautica. Beck. 

Söllradl, Bernhard (2023). Valerius Flaccus, Vespasian und die Argo. Zur zeithistorischen Perspektivie-
rung des Mythos in den Argonautica. Brill. 

Stover, Tim (2012). Epic and Empire in Vespasianic Rome: A New Reading of Valerius Flaccus’ Argonau-
tica. Oxford University Press. 

Taylor, P. Ruth (1994). Valerius’ Flavian Argonautica. Classical Quarterly, 44 (1), 212-235.

Wacht, Manfred (1991). Zur Motivierung der Handlung im Epos des Valerius. En Matthias Korn y 
Hans J. Tschiedel (Eds.), Ratis omnia vincet. Untersuchungen zu den Argonautica des Vale-
rius Flaccus (pp. 101-120). Olms. 

Wijsman, Henri J. W. (1996). Valerius Flaccus Argonautica, Book V. A Commentary. Brill. 




