
R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
5

5

DOI: https://doi.org/10.25145/j.refiull.2025.51.11
Revista de Filología, 51; diciembre 2025, pp. 255-279; ISSN: e-2530-8548

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND)

LA RECEPCIÓN DEL EPICUREÍSMO ROMANO EN EL ARTE 
DE LAS PUTAS DE NICOLÁS FERNÁNDEZ DE MORATÍN

Gabriel Laguna Mariscal 
Universidad de Córdoba

Córdoba, España

Resumen

La filosofía epicúrea, que priorizaba la tranquilidad emocional (ataraxia) como clave para la 
felicidad, se oponía al amor apasionado, al matrimonio y a la procreación, al ser considera-
das estas opciones como fuentes potenciales de preocupaciones. En su lugar, los epicúreos 
abogaban por relaciones esporádicas y promiscuas para satisfacer las pulsiones sexuales sin 
complicaciones emocionales, preferiblemente con prostitutas. Representantes romanos de 
esta opinión son Lucrecio y Horacio: el primero condenó vehementemente el amor en su 
poema didáctico De rerum natura, mientras que Horacio disuadió de la implicación emocional 
en los asuntos amorosos en sus Sátiras. Nicolás Fernández de Moratín (1737-1780) abordó 
estos temas en su poema didáctico Arte de las putas (ca. 1770), adaptando a un contexto de 
sensualismo rococó recomendaciones de Lucrecio y Horacio para que los jóvenes disfruten 
de su sexualidad sin causar daño ni escándalo. Mientras que la influencia del Ars amatoria 
de Ovidio en Arte de las putas ha sido debidamente estudiada, este artículo considera nove-
dosamente la recepción del epicureísmo romano (representado por Lucrecio y Horacio) en 
el poema de Moratín. 
Palabras clave: Nicolás Fernández de Moratín, epicureísmo, prostitución, amor, sexo.

THE RECEPTION OF ROMAN EPICUREANISM IN ARTE DE LAS PUTAS 
BY NICOLÁS FERNÁNDEZ DE MORATÍN

Abstract

The Epicurean philosophy, which prioritized emotional tranquillity (ataraxia) as the key 
to happiness, opposed passionate love, marriage, and procreation due to their potential to 
cause worry. Instead, Epicureans advocated sporadic, promiscuous relationships, preferably 
with prostitutes, to satisfy sexual urges without emotional entanglements. Roman authors 
like Lucretius and Horace echoed these views, with Lucretius vigorously condemning love 
in his didactic poem De rerum natura and Horace cautioning against emotional involvement 
in love affairs in his Satires. Nicolás Fernández de Moratín (1737-1780), in a context of Ro-
coco sensualism, similarly embraced these themes in his poem Arte de las putas (ca. 1770), 
creatively assimilating Epicurean motifs from Lucretius and Horace to guide young people 
in enjoying their sexuality without causing harm or scandal. While the influence of Ovid’s 
Ars amatoria on Arte de las putas has been duly highlighted, this paper explores an aspect 
previously overlooked: the reception of Roman Epicureanism (as represented by Lucretius 
and Horace) in Moratín’s poem.
Keywords: Nicolás Fernández de Moratín, Epicureanism, prostitution, love, sex.

https://doi.org/10.25145/j.refiull.2025.51.11
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0001-5554-3473


R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
5

6

1. INTRODUCCIÓN

El epicureísmo juzgaba que el amor apasionado, el matrimonio y la procrea-
ción de hijos, en tanto que fuentes de preocupaciones, eran obstáculos para la conse-
cución del sosiego emocional (ataraxia), requisito de la felicidad. Como alternativa 
al amor y al matrimonio, recomendaba satisfacer las pulsiones sexuales mediante 
relaciones promiscuas y sin nexos sentimentales, especialmente con prostitutas. Esta 
visión epicúrea sobre el amor y el sexo fue transmitida en la obra poética de varios 
poetas romanos, señaladamente Lucrecio y Horacio. El primero, que se propuso 
difundir en Roma la filosofía epicúrea bajo el ropaje de un poema épico-didáctico 
en seis libros titulado De rerum natura, dedica una amplia sección del libro cuarto a 
la diatriba contra el amor apasionado (IV 1045-1191). Por su parte, Horacio expuso 
los postulados epicúreos sobre el amor en tres pasajes de su primera obra, las Sáti-
ras (I 2, II 3, II 7).

En el siglo xviii español alcanzó gran difusión y popularidad la llamada poe-
sía «galante», por influencia francesa y sobre todo en ambientes refinados (Fernández 
Nieto en Fernández de Moratín, 1977, pp. 37-44; Gies, 1980; 1999a; 2004; Pinto, 
1980; Carnero, 1983; Zavala, 1983; 1984; Correa Ramón, 2009). En ese contexto, 
Nicolás Fernández de Moratín (1737-1780) compuso en el período de 1769-1777 
un poema didáctico (es decir, un tratado en verso) titulado el Arte de las putas. En 
este poema el autor no solo proporcionaba instrucciones para tratar con prostitu-
tas, como podría inferirse del título, sino que ofrecía todo un manual de seducción 
y donjuanismo desde una perspectiva masculina. Se ha detectado, con acierto, la 
impronta clara del Ars amatoria de Ovidio en el Arte de las putas de Moratín, funda-
mentada por el hecho obvio de que ambos textos son poemas didácticos que versan 
sobre temática erótica (Cristóbal López, 1986). Ahora bien, hasta ahora no se había 
investigado sistemáticamente la presencia del epicureísmo romano (especialmente de 
Lucrecio y Horacio) en este poema didáctico de Moratín. El propósito del presente 
trabajo consiste precisamente en colmar esa laguna, explorando los motivos epicú-
reos que Nicolás Fernández de Moratín ha incorporado en su poema, tomando como 
fuentes principales a Lucrecio y Horacio, como correlato objetivo para la expresión 
de su propio ideario moral (de carácter libertario y sensualista). Como paso previo, 
será necesario exponer el pensamiento epicúreo, en general, y de Lucrecio y de Hora-
cio, en particular, en torno al amor y al sexo.

2. LA POSICIÓN DEL EPICUREÍSMO SOBRE EL AMOR 
Y SU RECEPCIÓN EN LA CULTURA ROMANA

Las principales sectas filosóficas de la época helenística (estoicismo, cinismo, 
epicureísmo) compartían una finalidad eudemonista: por diferentes medios, preten-
dían adoctrinar al ser humano para que alcanzara la felicidad o, al menos, se apro-
ximara a ella (Garrison, 1978, p. 2; García Gual, 1981, pp. 54-71; Lledó, 1995, 
pp. 63-70; Laguna Mariscal, 2000, p. 323; y 2017, p. 57). En concreto, el epicu-
reísmo aspiraba a que el sujeto alcanzara la ataraxia (sosiego emocional, carente de 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
5

7

ansiedad y de cuitas) y juzgaba que el amor, el matrimonio y la procreación de hijos 
resultaban incompatibles con la consecución y mantenimiento de esa ataraxia, en 
la medida en que eran fuentes de preocupaciones (Garrison, 1978, pp. 6-7; Laguna 
Mariscal, 1994, pp. 268-269 y n. 21; 1998, pp. 107-8; 2014, pp. 104 y 111, n. 36; 
Traver Vera, 2009, p. 994). Se ha señalado que ya el propio Epicuro (frags. 525-526 
Usener) disuadía de esas tres opciones vitales (Chilton, 1960; Brown, 1987, pp. 118-
120; Brenan, 1996; Morel, 2019). 

Los postulados de Epicuro sobre esta cuestión encontraron un campo abo-
nado en algunos ambientes de Roma, ya desde el siglo ii a.C. Así, en la comedia 
Adelphoe (867-868) Terencio pone en boca del anciano Mición un alegato contra 
el matrimonio y la procreación. Lucrecio, apóstol en Roma de la secta epicúrea, 
redactó una extensa y elaborada diatriba contra el amor (IV 1037-1207), que ense-
guida examinaremos. Horacio continuó en sus Sátiras por la senda de Lucrecio, 
como igualmente analizaremos. Propercio, por su parte, a pesar de mostrarse como 
un enamorado apasionado y romántico en sus elegías, deja traslucir, en algunas, cier-
tos «ramalazos» de tenor epicúreo: en la elegía I 7 rechaza casarse y procrear hijos; 
y en la II 23 sostiene su preferencia por tener relaciones con prostitutas, frente a 
los inconvenientes del amor apasionado con una mujer casada (Ramírez de Verger, 
1989, p. 152, n. 138).

Frecuentemente, el sustento de la oposición al amor tenía un carácter más 
pragmático que filosófico. Se entendía que el amor apasionado, especialmente si 
iba dirigido a mujeres casadas, entrañaba inconvenientes prácticos y materiales de 
todo tipo: tensión emocional, dispendio económico, erosión de la reputación social, 
responsabilidad penal e incluso riesgos para la integridad física del galán. Como 
veremos, Lucrecio arremetió a conciencia contra estos males y peligros del amor 
apasionado (IV 1121-1142).

Como alternativa «sana» desde el punto de vista ético y «segura» en términos 
pragmáticos, los epicúreos postulaban mantener relaciones esporádicas y sin implica-
ción emocional con prostitutas. En efecto, varios autores griegos y romanos sostienen 
que el trato con prostitutas está exento de los inconvenientes del amor apasionado. 
Comediógrafos griegos de la Comedia Media y Nueva, como Nanio, Eubulo, Jenarco 
y Filemón, proclaman las excelencias de mantener sexo con prostitutas, frente a los 
peligros morales, legales y prácticos de tener amoríos adúlteros, aunque es cierto que 
seguramente estos discursos, que se han preservado fragmentariamente, están pues-
tos en boca de un lenón, que defiende interesadamente las bondades de su negocio1. 
En la misma línea, el satirista romano Lucilio exaltó las bondades y ventajas de ir 
con prostitutas (frags. 867-888 Marx). Y el filósofo epicúreo y poeta Filodemo de 
Gádara (110-35 a.C.), que vivió y escribió en el entorno romano de la escuela epi-
cúrea de Nápoles, reivindicó las ventajas de mantener relaciones con rameras, a un 
bajo costo y sin preocupaciones ni riesgos inherentes (A.P. V 126; Brioso, 1991, p. 

1  Nanio (frag. 67 Kassel-Austen), Eubulo (82 K.-A.), Jenarco (4 K.-A.) y Filemón (3 K.-A.). 
Puede consultarse a Sanchis Llopis, Montañés Gómez y Pérez Asensio, 2007, p. 548.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
5

8

236; Sider, 1997, pp. 138-141). Propercio, aunque sucintamente, recurre al mismo 
argumento (II 23, 15-20), como ya hemos señalado.

2.1. El denuesto del amor en Lucrecio

Lucrecio compuso su poema didáctico De rerum natura, en seis libros, con 
el objetivo de difundir en Roma la doctrina epicúrea. El libro cuarto está dedicado 
a exponer la teoría de los simulacros, unas emanaciones físicas que se desprenden de 
los cuerpos, caracterizadas así por Traver Vera (2023): 

desde la superficie de los objetos se desprenden películas de átomos sutiles que tocan 
los órganos sensitivos (IV 54-215), produciendo las sensaciones y por ellas el cono-
cimiento de la realidad (IV 216-721). La mente (animus), sede del pensamiento, 
procesa las sensaciones y adquiere conocimiento fiable siempre que tenga una per-
cepción precisa. (p. 58)

Algunos simulacros solo son perceptibles por la mente y durante el sueño 
(IV 749-776). En consecuencia, el ser humano puede interpretar como verdadero 
lo que es ilusorio, de modo que le ocasiona falsos miedos o pasiones indeseables, 
como precisamente el amor, que perturban la deseable serenidad del alma. Lucre-
cio elabora una extensa diatriba contra el amor para ayudar al hombre a vencer esas 
pasiones anómalas (IV 1037-1207: diatriba estudiada por Socas, 1985; Brown, 1987, 
pp. 60-101; Laguna Mariscal, 1998, pp. 107-108; y Traver Vera, 2009, pp. 991-997).

La sección previa (950-1036) de la diatriba versa sobre el sueño (el acto 
fisiológico de dormir) y sobre los sueños (o ensueños). Como ejemplos de percep-
ciones erróneas, adquiridas durante el sueño, se menciona a los que sueñan con la 
orilla de un lago o con orinales, y se orinan mientras duermen (1026-1029); o a los 
adolescentes que, por su parte, sueñan con sus amadas, lo que excita la producción 
de semen y la polución nocturna (1030-1036). 

Tirando de este hilo (la formación de semen y la polución nocturna) y a tra-
vés de una suave transición, Lucrecio despliega una explicación materialista sobre el 
origen del deseo erótico (1037-1057): con la adolescencia, se produce acumulación 
de semen en los órganos genitales (1037-1045a), lo que provoca el deseo de arrojar 
ese semen sobre el objeto amoroso que formamos en nuestra mente (1045b-1057). 
Para Lucrecio, ese proceso tan fisiológico y materialista es el amor (Haec Venus est 
nobis, 1058), por mucho que los humanos lo idealicen con la metonimia mitológica 
de «Venus» (Laguna Mariscal, 2021, pp. 197-199).

Ante este deseo fisiológico, y en caso de que el objeto de deseo no esté a 
nuestra disposición, Lucrecio recomienda verter el semen sobre cualesquiera cuer-
pos (in corpora quaeque 1065), es decir, mantener relaciones sexuales promiscuas y 
sin nexos sentimentales con parejas ocasionales (1057-1072). Esta opción amatoria 
es llamada volgivaga Venus (1071). 

A continuación (1073-1120), describe el acto sexual mismo, practicado por 
una pareja de enamorados, a los que llama miseri (1076), es decir «desdichados» por 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
5

9

antonomasia2, en contraste con los sensatos o sani (1075), que mantienen relaciones 
sexuales solo para desahogarse fisiológicamente. Pues bien, según Lucrecio, el coito 
entre enamorados es inherentemente insatisfactorio y frustrante, porque no busca 
obtener el mero placer físico (pura voluptas 1081), sino que pretende satisfacer el 
amor, lo cual es imposible desde un punto de vista fisiológico. 

En su diatriba añade un apartado dedicado a enumerar los males propios 
del amor correspondido (1121-1140): desgaste de fuerzas, sumisión a una volun-
tad ajena, despilfarro económico, dejación de obligaciones profesionales y sociales, 
mala reputación y celos. Los inconvenientes vinculados al amor no correspondido 
(1141-1144a) son aún peores e innumerables, hasta el punto de que opta por no 
detallarlos, en forma de praeteritio (Lausberg, 1966, p. 227, § 885; Laguna Maris-
cal, 1992, p. 386).

Para prevenir el desarrollo del amor, conviene tomar medidas (remedia amo-
ris) (1144b-1191): atajar el sentimiento a tiempo; buscarles defectos a las mujeres, 
como hizo Juvenal en su Sátira VI (Martínez Sariego, 2006); y no dejarse engañar 
por ellas. En ese contexto, Lucrecio ridiculiza en particular la posición patética del 
amante excluido (exclusus amator)3 a las puertas de la amada (1177-1184). 

La larga diatriba contra el amor pasa mediante una suave transición al tema 
de la procreación: en una nota positiva (rara en el contexto), se reconoce que algunas 
mujeres no fingen el placer sexual, sino que lo sienten realmente, lo que favorece la 
procreación (1192-1207), que es el tema de la siguiente sección (1208-1277). En 
un epílogo (1278-1287) se afirma que mujeres poco agraciadas pueden hacer feliz 
a su hombre, al ganarlo con su amabilidad y con la costumbre.

2.2. La visión epicúrea sobre el amor en las Sátiras de Horacio

La temática erótica no es la predominante en las Sátiras de Horacio, como 
tampoco en el resto de su obra (ni siquiera en sus Odas, contra lo que podría pensarse 
a primera vista) (Laguna Mariscal, 2014, pp. 94 y 108). La temática general de las 
Sátiras es la crítica de los vicios sociales, con un estilo conversacional y mediante la 
mezcla de postulados generales e ilustraciones concretas (Coffey, 1976, pp. 68-69). 
Pues bien, uno de los vicios sociales fustigados en las Sátiras es la pasión amorosa 
con implicación emocional (Rudd, 1988, pp. 193-225). En efecto, en tres amplios 
pasajes de esta obra (I 2, 37-134; II 3, 259-275; y II 7, 46-118) Horacio se muestra 
contrario al enamoramiento y se alinea con los postulados epicúreos de Lucrecio, 
concretamente en su recomendación de mantener relaciones esporádicas y sin nexos 
románticos con prostitutas o parejas ocasionales.

2  Miser es la designación técnica en latín para el enamorado «romántico», como en Horacio, 
Odas III 12, 1 (Williams, 1969, p. 86).

3  Para el tópico literario y escena tópica del exclusus amator pueden consultarse Copley 
(1956) y Traver Vera (2011b).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

0

La Sátira I 2 de Horacio trata la cuestión con gran extensión, si bien mediante 
una estructura muy compleja, sobre la que los estudiosos no se han puesto de acuerdo 
(Fraenkel, 1957, pp. 76-79; Rudd, 1966, pp. 9-12; Coffey, 1976, p. 72; Gigante, 
1993; Brown, 1993, pp. 100-101). Curiosamente, el tema principal de esta sátira 
no es erótico, sino filosófico: los primeros 36 versos presentan una invectiva con-
tra los extremos vitales (ejemplificados con varios casos) y, consiguientemente, una 
invitación a practicar la virtud, entendida en términos aristotélicos como la actitud 
intermedia entre dos vicios opuestos (Coffey, 1976, p. 71). En el resto de la sátira 
(vv. 37-134) documentamos una condena detallada del amor apasionado y de la 
seducción de mujeres casadas.

Una cuestión interesante es que Horacio engarza el tema principal y el secun-
dario mediante un hábil procedimiento. Ya en la primera parte el venusino presenta, 
como un ejemplo de extremismo entre otros, el vicio de mantener relaciones, o bien 
con decentes matronas romanas, o bien con prostitutas baratas:

nil medium est. sunt qui nolint tetigisse nisi illas 
quarum subsuta talos tegat instita veste, 
contra alius nullam nisi olenti in fornice stantem. 

(Horacio, Sátiras I 2, 27-30 en Horacio, 1901, p. 138)

no hay término medio. Hay quienes sólo quieren tocar a mujeres cuyos talones los 
cubra un volante cosido al vestido, y otro, en cambio, no toca más que a la que se 
exhibe en un burdel maloliente. 

(Traducción de Moralejo en Horacio, 2008, pp. 70-71)

De esta manera Horacio conecta el tema secundario con el principal y puede 
consagrar toda la segunda sección de la sátira a desarrollar el tema secundario: la 
diatriba contra el amor. A su vez, esta diatriba contra el amor comprende dos subte-
mas: la disuasión contra la práctica de mantener relaciones adúlteras con matronas 
(mujeres casadas); y la invectiva contra toda relación romántica que conlleve impli-
cación emocional, sea con matronas o no. Como bien ha interpretado Brown (1993, 
p. 101), es como si Horacio imaginara dos series de extremismos, a los que nosotros 
llamaremos aquí Serie 1 y Serie 2. Cada serie exhibiría en sus polos los vicios extre-
mos (A y C) y en el centro la virtud del término medio (B).

SERIE 1

Vicio 1.A Virtud 1.B Vicio 1.C

Relaciones con matronas Relaciones con meretrices refinadas Relaciones con prostitutas de baja estofa

SERIE 2

Vicio 2.A Virtud 2.B Vicio 2.C

Apasionamiento en el amor Relaciones desapasionadas y esporádicas 
con prostitutas (parabilis Venus) Castidad



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

1

Los extremos de la Serie 1 (vicios 1.A y 1.C) son presentados sucintamente 
en los versos I 2, 27-30, que acabamos de citar. El vicio 1.A es el que se ataca exten-
samente en la segunda parte del poema (37-134). Respecto a la Serie 2, se denuesta 
toda implicación emocional en el amor (vicio 2.A), mientras que se recomienda la 
parabilis Venus (virtud 2.B). El extremo de la castidad absoluta (vicio 2.C) no se 
menciona expresamente, sino que solo queda implicado lógicamente.

Se condena el adulterio con matronas (vicio 1.A) sobre todo por razones de 
índole práctica: Horacio pinta los numerosos inconvenientes de mantener relaciones 
adúlteras (vv. 37-53 y 127-134), en la estela de Lucrecio (IV 1121-1140). Su visión 
del amor es esencialmente negativa4. La reputación social del amante se resiente, pues 
es motivo de murmuraciones por los mentideros de la ciudad (I 2, 133; II 7, 51 y 
67). Peligra la integridad física del galán al entablar relaciones con matronas (I 2, 
40-45; II 7, 67). Incluso se cede la palabra al pene personificado, quien, en forma 
de sermocinatio (Lausberg, 1966, pp. 235-241, §§ 820-825), explica que, para satis-
facer su deseo, no necesita un sexo femenino de alcurnia: «‘quid vis tibi? numquid 
ego a te / magno prognatum deposco consule cunnum / velatumque stola, mea cum con-
ferbuit ira?’» (69-71: «¿Qué quieres? Acaso, cuando me hierve la vehemencia, exijo 
un coño descendiente de un gran cónsul y velado por la estola?»). Como corolario, 
Horacio considera una locura5 incurrir en este vicio (49 insanit). 

Frente a estos inconvenientes de toda índole, Horacio postula que la ramera 
es agradable y complaciente (I 2, 101-103 y 121-124), de modo que permite un 
desahogo asequible y fácil (101-134): namque parabilem amo uenerem facilemque 
(119)6. La relación con la cortesana carece de los múltiples inconvenientes (legales, 
morales, sociales y prácticos) del adulterio:

candida rectaque sit; munda hactenus ut neque longa 
nec magis alba velit quam dat natura videri. 
haec ubi supposuit dextro corpus mihi laevum 
Ilia et Egeria est: do nomen quodlibet illi, 
nec vereor ne dum futuo vir rure recurrat, 
ianua frangatur, latret canis, undique magno 
pulsa domus strepitu resonet,

(Horacio, Sátiras I 2, 123-129, en Horacio, 1901, p. 141)

4  Para la visión negativa sobre el amor en la cultura grecorromana, en general, cf. Garrison 
(1978, pp. 1-10), Thornton (1997, pp. 35-36); en Horacio, Alvar Ezquerra (1997); en el epigrama 
griego y en Lucrecio, Garrison (1978, pp. 29-32) y Laguna Mariscal (1998, pp. 101-103 y 107-108).

5  Horacio frecuentemente califica el amor con léxico procedente del campo semántico de 
la locura: insanit (Sátiras I 4, 27), insanire (Sátiras II 3, 271), furores (Sátiras II 3, 325), insanos amores 
(Odas III 21, 3). Para la locura de amor, véase Moreno Soldevila (2011).

6  Es obvia la relación del sintagma parabilem [...] uenerem facilemque (I 2, 119) y el sintagma 
lucreciano volgivaga Venus (IV 1071).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

2

Ha de tener la tez blanca y buen talle; bien arreglada, pero sin parecer pretender más 
alta o más blanca de lo que se le ha dado la naturaleza. Ésta, una vez que arrime su 
lado izquierdo a mi lado derecho, es para mí una Ilia, una Egeria; le doy un nom-
bre cualquiera, y no tengo miedo de que mientras jodo vuelva del campo el marido; 
de que rompan la puerta, de que ladre el perro, de que por doquier retumbe con 
gran estruendo la casa;

(Traducción de Moralejo en Horacio, 2008, pp. 75-76)

Por su parte, la Sátira II 3 es una extensa diatriba filosófica (con 326 versos, 
el poema más largo de Horacio, con excepción de su Epistula ad Pisones). Está puesta 
en boca del filósofo estoico Damasipo. Este Damasipo examina, fustiga y ridiculiza 
con la vehemencia del neófito las diferentes modalidades de locura que afectan al 
populacho lego (es decir, no iniciado en la filosofía estoica). El amor es una de esas 
locuras (II 3, 247-271) (Muecke, en Horacio, 1993, pp. 158-159): se ridiculiza al 
amante rechazado a las puertas de la amada (259-264: exclusus amator), retomando 
la idea y hasta la fraseología de Lucrecio7, y se considera una forma de locura llorar 
por el desdén de una cortesana:

aedificare casas, plostello adiungere mures, 
ludere par inpar, equitare in harundine longa 
si quem delectet barbatum, amenti verset. 
si puerilius his ratio esse evincet amare 
nec quicquam differre utrumne in pulvere, trimus 
quale prius, ludas opus, an meretricis amore 
sollicitus plores,

(Horacio, Sátiras II 3, 247-253a, en Horacio, 1901, p. 182)

Construir casitas, uncir ratones a un carrito, jugar a pares y nones, cabalgar sobre una 
larga caña... Si eso le gusta a un hombre de barba crecida, es que se ha apoderado de 
él la locura. Y si el razonamiento demuestra que más pueril que todo eso es enamo-
rarse, y que no hay diferencia entre que, como hacías en otro tiempo, cuando tenías 
tres años, juegues en la arena, y que angustiado llores por el amor de una cortesana. 

(Traducción de Moralejo en Horacio, 2008, pp. 157-158)

La Sátira II 7 vuelve machaconamente sobre el tema de la I 2. Asistimos 
esta vez a un diálogo entre Horacio y su esclavo Davo. Este aprovecha la libertad de 
expresión, garantizada por la ocasión de las fiestas Saturnales, para reprochar a su 
amo diferentes vicios éticos, especialmente su incoherencia y su inconstancia. En 
concreto, Davo recrimina a Horacio que le atraigan las esposas ajenas (46 te coniunx 
aliena capit), mientras que él (Davo) satisface sin problemas ni preocupaciones sus 
pulsiones sexuales con una putilla barata (26 meretricula). De nuevo asistimos al 

7  El sintagma amator / exclusus (259-260) retoma literalmente la fraseología de Lucrecio 
(IV 1177).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

3

contraste entre las pasiones insanas (que siente Horacio por las matronas) y el sexo 
sano de la parabilis Venus (que Davo practica con meretrices)

	 acris ubi me 
natura intendit, sub clara nuda lucerna 
quaecumque excepit turgentis verbera caudae, 
clunibus aut agitavit equum lasciva supinum,	 50 
dimittit neque famosum neque sollicitum ne 
ditior aut formae melioris meiat eodem. 

(Horacio, Sátiras II 7, 47b-52, en Horacio, 1901, p. 196)

Cuando la ardiente naturaleza me pone tieso, quienquiera que sea la que, desnuda 
a la luz de un candil, recibe los azotes de mi cola turgente, o bien, lasciva, con sus 
nalgas me azuza como a un caballo, tendido yo boca arriba, me deja marchar sin 
deshonra, y sin la preocupación de si uno más rico o más guapo se corre allí mismo. 

(Traducción de Moralejo en Horacio, 2008, p. 184)

Resulta llamativo el léxico materialista y fisiológico que Davo maneja, reminis-
cente de Lucrecio (IV 1037-1045a). El esclavo no cree en el amor como sentimiento, 
sino que considera que el deseo sexual es una pulsión provocada por la naturaleza (49 
natura), que produce la erección del pene (49 turgentis [...] caudae) y que se remedia 
practicando el coito con cualquier mujer (49 quaecumque). Tratamientos similares 
del amor, de carácter materialista y fisiológico, habían sido presentados por Lucrecio 
(IV 1037-1057) y por el mismo Horacio (Sátira I 2, vv. 71, 116-118), y aflorarán 
en la literatura moderna8. A continuación, procede documentar la recepción de esta 
misma visión materialista en el Arte de las putas de Nicolás Fernández de Moratín. 

3. RECEPCIÓN DE LA POSICIÓN EPICÚREA EN EL ARTE DE 
LAS PUTAS DE NICOLÁS FERNÁNDEZ DE MORATÍN

Hemos documentado cómo Horacio se basó en fuentes epicúreas, especial-
mente en Lucrecio, para desarrollar su diatriba contra el amor adúltero y su apología 
del sexo despreocupado. Postulamos que, a su vez, actuó como correa de transmi-
sión. Es conocido que, durante la edad media, fue más apreciado el Horacio hexa-
métrico-moral de Sátiras y Epístolas que el Horacio lírico de Odas y Epodos. No es 
casual que Dante lo llame «Orazio satiro» (Inferno IV 89), lo que sugiere que en el 
medievo era considerado un poeta moral, más que lírico. Su diatriba contra el amor 
loco de la Sátira I 2 sintonizaba bien con la mentalidad cristiana medieval, si bien 
no tanto su apología de la parabilis Venus. En el Renacimiento, la poesía hexamétrica 

8  Sobre la utilización de argumentos materialistas y fisiologistas de inspiración grecolatina 
en la poesía europea, especialmente del siglo XVII, véase Martínez Sariego (2024, pp. 70-81); y para el 
uso de esta visión materialista del amor en la novela Bonjour tristesse (1954) de Françoise Sagan, léase 
Laguna Mariscal (2021, p. 199).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

4

de Horacio se sigue apreciando y está en la base de la creación de la sátira y epís-
tola neolatinas y vernaculares (Braund, 2010). Alguno de los motivos amatorios de 
las Sátiras fue desarrollado en la poesía española, por ejemplo, en el soneto número 
609 de Francisco de Quevedo «Quiero gozar, Gutiérrez; que no quiero» (Quevedo, 
1990, p. 578)9. Ahora bien, significativamente los textos que trataron el motivo que 
nos ocupa tuvieron que ser ocultados para substraerse al escándalo moral y a la per-
secución de la Inquisición (Zavala, 1983; 1984, p. 11).

En la España del siglo xviii cundió una preocupación por la felicidad, enten-
dida con un sentido secularizado (Correa Ramón, 2009, p. 20), de manera no muy 
distinta a cómo las sectas filosóficas de época helenística compartían una finalidad 
eudemonista. Componentes importantes de esta felicidad secular eran la búsqueda 
del goce de los sentidos y de la cultura de la risa (Gies, 1999b; 2004; Haidt, 1998, 
pp. 63-106). Se ha sugerido que las principales fuentes ideológicas de este sensua-
lismo fueron el empirismo sensualista de John Locke (Polt, 1987, pp. 30-31; García 
García, 1997, p. 163; Gies, 1999b), el sensualismo libertino francés (Gies, 2004; 
Mauzi, 1969, pp. 389-431) y no menos la cultura pagana grecolatina (Gies, 1999b; 
Ribao Pereira, 2001, p. 157).

A partir de esa base, se fue desarrollando una literatura que podríamos 
denominar erótica, galante o libertina, con cultivadores cimeros, además de Nico-
lás Fernández de Moratín, como Juan Meléndez Valdés (Los besos de amor; cf. García 
García, 1997), José Cadalso (Gies, 2004, p. 6) y Félix María de Samaniego (El jar-
dín de Venus). En la mayoría de los casos, como se acaba de apuntar, esta literatura 
circuló de forma clandestina y anónima, más frecuentemente en copias manuscritas 
que impresas, para evitar la censura social y la represión organizada por la Inqui-
sición. Por otra parte, es pertinente recordar que el espíritu libertino y la temática 
erótica encontraron reflejo y desarrollo no solo en el arte literario, sino también en 
las artes plásticas, en las que se ha detectado un «erotismo rococó» (Gies, 2004). 
Disponemos de varios estudios de conjunto, así como de antologías, que sitúan 
esta poesía erótica en el contexto de la cultura española del siglo xviii (Pinto, 1980; 
Reyes, 1989; Gies, 1999a; 1999b; García Montero, 2000; Marcet Rodríguez, 2020; 
Deanda-Camacho, 2022). 

En ese contexto ideológico y cultural, Nicolás Fernández de Moratín (1737-
1780) compuso entre 1769 y 1777 el Arte de las putas. Más concretamente, Gies 
(1980, p. 320) ha precisado la datación entre 1769 y 1772. Se trata de un poema 
didáctico en cuatro libros, que suman un total de 1996 versos. El primer canto 
incluye la introducción y una justificación del acto sexual como natural, con ejem-
plos extraídos de la historia y de la Biblia; el segundo libro versa sobre la mercantili-
zación del sexo, con más ejemplos y advertencias contra la enfermedad venérea que 
preocupaba al autor (la sífilis); el tercer libro enumera las prostitutas madrileñas e 
informa de su localización, conjuntamente con variadas opiniones de Moratín sobre 

9  Una aproximación a este soneto puede verse en Laguna Mariscal (2014, pp. 128-129). Sobre 
la temática misógina de ascendencia clásica en Quevedo, léase Martínez Sariego (2023).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

5

el tema; el cuarto libro sigue describiendo diferentes tipos de prostitutas e hilvana 
más consejos dirigidos a los jóvenes. En su conjunto, la obra ofrece una rica infor-
mación sobre las costumbres libertinas, los lugares de ocio y las actividades de la 
corte en la plena madurez de la época neoclásica (Gies, 1980, pp. 320-321; Deanda-
Camacho, 2022, pp. 93-115).

El título podría sugerir que estamos ante un manual con instrucciones para 
ir con prostitutas, como nos recuerda Cristóbal López (1986): «se habla sobre todo 
de compra y de mujeres que por oficio venden el placer» (p. 76). Sin embargo, la 
temática del poema desborda el título, pues se trata más bien de un tratado glo-
bal sobre búsqueda, cortejo y conquista de las mujeres, escrito desde la perspectiva 
del hombre, como también apostilla muy atinadamente el mismo Cristóbal: «tam-
bién muy a menudo en el Arte de las putas se reseñan procedimientos que, en buena 
lógica, serian innecesarios en el amor comprado, y pertenecen más bien a un arte 
de la seducción y el enamoramiento.» (p. 76). No compartimos la visión reduccio-
nista de Deanda-Camacho (2022), según la cual el poema constituye un manual 
para practicar sexo con prostitutas sin pagar y para someterlas a la explotación del 
proxeneta masculino (p. 97). Más bien consideramos que se trata de una obra sin-
ceramente didáctica y aleccionadora, muy en la línea de los ideales de instrucción 
de la Ilustración dieciochesca, en general, y de Moratín padre, en particular (Gies, 
1980). Una cuestión distinta es que la perspectiva ofrecida sea predominantemente 
patriarcal y androcéntrica: se defienden los intereses y necesidades del hombre y se 
toma a la mujer como un objeto de explotación sexual y mercantil. Se ha señalado 
que el Arte «es un texto misógino y falocentrista que domina tanto a la mujer como 
al hombre, al prescribir su sexualidad, al usurpar la agencia femenina y vilificar el 
cuerpo femenino» (Deanda-Camacho, 2022, pp. 114-115).

La obra no se publicó en vida del autor, como era esperable, aunque debió de 
circular de forma manuscrita. La primera noticia documental que tenemos es la pro-
hibición del original manuscrito en un edicto inquisitorial del 1777. Merece la pena 
transcribir el edicto, que ha sido transcrito y editado por Fernández Nieto (1977):

19. Un Papel, o Poema manuscrito en 106 páginas en quarto, intitulado Arte de 
las Putas, que tiene a continuación de este título varios versos de Ovidio en su obra 
Arte Amandi, y esta dividido en quatro cantos, de los cuales el primero empieza = 
Hermosa Venus que el amor presides; y concluye el quarto, y ultimo = el dulce Mora-
tín fue mi Maestro. Se prohíbe enteramente, aun para los que tengan licencia de leer 
libros prohibidos, por estar lleno de proposiciones falsas, escandalosas, dolosas, pro-
vocativas a cosas torpes, injuriosas a todos los estados del Christianismo, blasfemas, 
heréticas, y con sabor de Ateismo, y Politeismo (pp. 13-14).

Por razones obvias su hijo Leandro no lo incluyó tampoco en las Obras pós-
tumas que de su padre editó en 1821. Para una impresión del poema hemos de espe-
rar a la edición de 1898 (Fernández de Moratín, 1898), preparada por un editor 
anónimo, que apareció, por tanto, más de un siglo después de la muerte del autor. 
Debemos a Fernández Nieto una edición moderna, con enjundiosa introducción 
(Fernández de Moratín, 1977). 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

6

Por otro lado, hace ya casi cuatro décadas que el profesor Vicente Cristó-
bal López dedicó un excelente artículo monográfico (1986), citado varias veces en 
este trabajo, a la densa recepción creativa del Ars amatoria de Ovidio en el poema. 
Hay una coincidencia básica y obvia entre los dos textos: se trata, en ambos casos, 
de poemas didácticos que versan sobre temática amatoria (como recuerda también 
Deanda-Camacho, 2022, p. 97). Pero, además, Cristóbal López (1986, pp. 78-87) 
señaló hasta 20 motivos, esquemas e ideas ovidianos que habían sido recreados por 
don Nicolás: la invocación inicial a Venus; la advertencia de que el autor no va con-
tra el matrimonio ni contra las leyes; la autoafirmación del autor como guía o piloto 
(Tifis) en el arte amatorio (hoy lo llamaríamos coach); la precisión de que los ricos 
no necesitan de enseñanzas para seducir, ya que el dinero les basta; el tema mítico 
de la Edad de Oro (con aplicación amatoria); las comparaciones cinegéticas y pis-
catorias; la hipérbole de que hay tantas mujeres disponibles como estrellas y granos 
de arena; el elenco de lugares idóneos para la caza de amor; la convicción de que 
todas las mujeres son conquistables; el desagrado con el placer que la mujer entrega 
por obligación y con desgana; la protesta por el hecho de que la mujer ponga pre-
cio al placer; la advertencia de que el hombre no use adornos ni elegancias excesi-
vas; la fórmula exhortativa, de raigambre ovidiana, Disce bonas artes; la idea de que 
la habilidad poética puede superar al dinero a la hora de conquistar; el consejo de 
que el seductor no se exceda con la retórica; la conveniencia de aprender lenguas 
extranjeras; la valoración de la hermosura corporal por debajo de las dotes espiri-
tuales y morales; la recomendación de una elocuencia oportuna como cualidad que 
puede resultar más efectiva que la apostura; la sugerencia de hacer promesas que no 
se van a cumplir y de prometer regalos que nunca se van a entregar; y, como sello 
final o sphragís, el orgullo del autor (Ovidio, Moratín) por haber sido el mentor de 
un seductor que ha conseguido una conquista: NASO MAGISTER ERAT (Ovidio, 
Ars amatoria III 812), «el dulce Moratín fue mi maestro» (Arte de las putas IV 475).

Además, contamos con una buena introducción literaria al poema, debida 
al profesor Gies (1980), así como la serie de estudios, con propósito de divulgación 
y alta síntesis, de Cuiñas Gómez (9 de julio de 2014, 23 de julio de 2014, 2 de sep-
tiembre de 2014). También disponemos de un útil artículo introductorio a los prin-
cipales temas del Arte de Moratín (Ribao Pereira, 2001) y de una reciente edición 
crítica de Orazi, dotada de notas (Fernández de Moratín, 2012), por cuyo texto cita-
remos en este trabajo. Asimismo, Deanda-Camacho (2022, pp. 93-11) constituye 
un estudio literario que, desde una perspectiva feminista, denuncia y deconstruye 
la posición androcéntrica y machista del poema.

Sin embargo, ninguno de estos editores y comentaristas señala y examina con 
detalle la sustancial impronta del epicureísmo romano en el poema de Moratín10, 
lo que justifica la presente investigación. Esta coincidencia ideológica debe expli-

10  Algunos estudiosos mencionan a Lucrecio, en general, como fuente de Moratín (Fernán-
dez Nieto en Fernández de Moratín, 1977, p. 55). Por su parte, Gies (2004) habla del «epicureísmo 
del Rococó» (p. 7).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

7

carse con seguridad como producto de influjo directo de Lucrecio y de las Sátiras de 
Horacio en un escritor, ducho en poesía latina, como Nicolás Fernández de Mora-
tín. Su hijo Leandro transmite la noticia de que el padre estudió leyes en Valladolid, 
«alternando las lecciones de la escuela con la amenidad de los poetas clásicos griegos 
y latinos» (Fernández de Moratín, 1821, p. ii). Como enseguida veremos, el con-
junto de motivos en los que Moratín coincide con Lucrecio y con Horacio, tomados 
en bloque, serían suficientes para demostrar una evocación directa. Pero, además, es 
posible señalar algunos calcos léxicos literales que funcionan como auténticos contra-
tos o, más bien, guiños de intertextualidad (Genette, 1982, p. 17; Laguna Mariscal, 
2021, pp. 201-202). Por ejemplo, Moratín imagina una época primitiva, prehistó-
rica, en que el sexo gratis pasó a ser mercenario, siendo la moneda de cambio «cas-
tañas y bellotas» (cursivas mías):

el interés y la maldad creciendo, 
a trueque de castañas y bellotas	 20 
el amor en las selvas resonantes 
los cuerpos juntó allí de los amantes.

(Fernández de Moratín, Arte de las putas II 19-22)

Lucrecio había imaginado también una época primitiva en que las uniones 
sexuales tenían lugar por diferentes razones (fuerza, deseo o transacción material). 
Resaltamos en cursiva las responsiones literales:

et Venus in silvis iungebat corpora amantum; 
conciliabat enim vel mutua quamque cupido 
vel violenta viri vis atque inpensa libido 
vel pretium, glandes atque arbita vel pira lecta.	 965

(Lucrecio, De rerum natura V 962-965, en Lucrecio, 1922)

Venus estrechaba en las selvas los cuerpos de los amantes; en efecto, atraía la mujer 
o el deseo compartido, o la fuerza violenta del hombre y su vehemente pasión, o 
alguna recompensa: bellotas, madroños o peras escogidas.

(Traducción de Roca Meliá en Lucrecio, 1990, p. 303)

A continuación, siguiendo la pauta de Cristóbal López (1986), pasaremos 
revista a los principales principios, motivos o ideas que, procedentes del epicureísmo 
latino en verso (Lucrecio y Horacio), se incorporan en el Arte de las putas de Mora-
tín como recurso para encauzar el mensaje y la intención comunicativa del autor.

3.1. Invocación a Venus

Comienza el poema de Moratín sustituyendo la consabida invocación a la 
Musa por una invocación a la diosa Venus (I 1-10) y luego a su amada Dorisa (I 
11-22). La invocación a Venus es obviamente deudora de la invocación inicial de 
Lucrecio (I 1-49). Es cierto, como recuerda Cristóbal López (1986, p. 78), que tam-



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

8

bién el Ars amatoria de Ovidio aludía a Venus en un verso del proemio (Ars ama-
toria I 30), pero en Moratín encontramos la doble invocación a la diosa Venus y 
luego a la humana Dorisa, de manera semejante a cómo Lucrecio invocó primero a 
Venus (I 1-25) y luego hizo una mención especial de su amigo Memmio (I 26-43).

3.2. Rechazo del matrimonio

A continuación, Moratín se muestra contrario al matrimonio (I 49-61), igual 
que habían postulado Epicuro (frags. 525-526 Usener) y otros autores en su estela 
(Terencio, Propercio), ya señalados en este trabajo. Lucrecio no repudió expresa-
mente el matrimonio, pero sí apuntó la conveniencia de evitar y prevenir los «nudos 
de Venus», es decir, las relaciones románticas prolongadas y con implicación emo-
cional (IV 1144-1148):

Mas ¡qué de estorbos, oh Fortuna, pones 
para lograrlo! El áspero dinero 	 50 
le falta al uno, al otro la licencia 
del superior o el padre muy severo. 
¿Quién bastará a adornar de resistencia 
para que el otro sufra eternamente 
a una mujer fantástica insolente	 55 
que, fiada en el lazo indisoluble, 
tiranamente usurpa el despotismo 
del hombre, su prudencia despreciando? 
¡De cuántos infortunios libertada 
fuera la humanidad si este contrato	 60 
lo anularan violadas condiciones!

(Fernández de Moratín, Arte de las putas I 49-61)

ut melius vigilare sit ante, 
qua docui ratione, cavereque, ne inliciaris.	 1145 
nam vitare, plagas in amoris ne iaciamur, 
non ita difficile est quam captum retibus ipsis 
exire et validos Veneris perrumpere nodos.

(Lucrecio IV 1144-1148)

Así que es mejor vigilar de antemano, del modo que te he señalado, y cuidar de 
no ser atrapado. Porque evitar verse arrastrado por las trampas del amor no es tan 
difícil como, una vez atrapado, salir de esas mismas redes y deshacer los poderosos 
nudos de Venus. 

(Traducción de Roca Meliá en Lucrecio, 1990, p. 264)



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
6

9

3.3. Propósito didáctico

Don Nicolás declara que el propósito de su tratado es aconsejar a los jóve-
nes que acudan a burdeles e instruirles sobre cómo tratar con las prostitutas, evi-
tando así que satisfagan sus pulsiones corrompiendo a mujeres casadas (I 125-131):

si a lo menos ¡oh Musa, consiguieses	 125 
evitar los escándalos!... Si acaso 
facilitando hacia el burdel el paso 
cerraras las alcobas conyugales 
y las castas purezas virginales	 130 
aseguraras, ¡qué feliz serías!

(Fernández de Moratín, Arte de las putas I 125-131)

El motivo puede compararse con la curiosa anécdota expuesta por Horacio 
en su Sátira I 2:

quidam notus homo cum exiret fornice, ‘macte 
virtute esto’ inquit sententia dia Catonis, 
‘nam simul ac venas inflavit taetra libido, 
huc iuvenes aequum est descendere, non alienas	 35 
permolere uxores,’

(Horacio, Sátiras I 2, 31-36a, en Horacio, 1901, p. 138)

Cuando un hombre muy conocido salía de un lupanar, le dijo Catón en una famosa 
sentencia: «¡Bravo, así se hace!; pues tan pronto como hincha las venas la negra pasión, 
justo es que los jóvenes bajen aquí, y que no anden moliendo en las mujeres ajenas».

(Traducción de Moralejo en Horacio, 2008, p. 71)

Más adelante, Moratín vuelve a la carga, al defender la conveniencia de que el 
joven acuda a prostitutas, sin recurrir al galanteo con mujeres decentes (I 487-496):

Un hombre en tal afán constituido, 
más que otra cosa a la piedad conmueve; 
predicarle templanza no se debe, 
por ser inútil, ¿dónde, pues, iría?	 490 
Aun cuando fuese justo que invadiese 
las mujeres honradas, ¿hallaría 
quien su gula carnal satisficiese? 
¿Y habrá caritativa providencia 
mejor que el encontrar una muchacha?	 495 
que a su gusto le dé pronta licencia,

(Fernández de Moratín, Arte de las putas I 487-496)

Hemos documentado esta preferencia por prostitutas como forma segura de 
satisfacer las pulsiones tanto en Lucrecio (IV 1061-1072) como en Horacio (Sáti-
ras I 2, 116-119; II 7, 47-52). El sintagma «pronta licencia» de Moratín (I 496) es 
reminiscente de la frase volgivaga Venus de Lucrecio (IV 1071) o de parabilem (...) 
uenerem facilemque de Horacio (Sátiras I 2, 119).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

0

En cualquier caso, se constata que el propósito de Moratín es expresamente 
didáctico y aleccionador. En ese sentido, el Arte de las putas debe adscribirse más a la 
categoría de la poesía cívica y didáctica (Caso González, 1987; Carnero, 2000) que al 
género de la poesía rococó, erótica o pornográfica (Deanda-Camacho, 2022, p. 98).

3.4. La posición materialista

Moratín presenta en términos fisiológicos y materialistas el origen del deseo 
amoroso, como una consecuencia de la acumulación de semen por el cuerpo, lo que 
provoca libido en el individuo y erección del miembro viril (I 471-486), con una 
explicación que recuerda claramente las explicaciones materialistas de Lucrecio (IV 
1037-1048) y de Horacio (Sátiras I 2, 71 y 116-118; II 7, 47b-52) (Brown, 1987, 
pp. 62-64):

enciéndese la sangre recaliente 
en un joven robusto y muy ardiente, 
en un viejo, en un clérigo o en un fraile 
y, exprimiendo la pringue a los riñones, 
baja por sutilísimas canales 	 475 
a esponjar los pendientes compañones, 
los músculos flexibles extendiendo 
y el instrumento humano entumeciendo, 
que hasta el ombligo se levanta hinchado, 
del semen abundante retestado, 	 480 
que reventando por salir comprueba 
ser venenoso estando detenido, 
según el docto Hipócrates decía.

(Fernández de Moratín, Arte de las putas I 471-486)

Sollicitatur id <in> nobis, quod diximus ante, 
semen, adulta aetas cum primum roborat artus. 
namque alias aliud res commovet atque lacessit; 
ex homine humanum semen ciet una hominis vis.	 1040 
quod simul atque suis eiectum sedibus exit, 
per membra atque artus decedit corpore toto, 
in loca conveniens nervorum certa cietque 
continuo partis genitalis corporis ipsas. 
inritata tument loca semine fitque voluntas	 1045 
eicere id quo se contendit dira lubido, 
incitat inritans loca turgida semine multo 
idque petit corpus, mens unde est saucia amore.

(Lucrecio IV 1037-1048, en Lucrecio, 1922)

Este semen, de que hemos hablado ahora, se provoca en nosotros tan pronto como 
la edad adulta robustece nuestros miembros. En efecto, a objetos diversos les mue-
ven y excitan causas distintas, pero sólo el atractivo humano excita en el hombre 
el semen humano. Este, enseguida que sale expulsado de su sede, a través de los 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

1

miembros y órganos, se va retirando de todas las partes del cuerpo para afluir en 
puntos concretos de los nervios y repentinamente excita las mismas partes genitales 
del organismo. Estas partes, estimuladas, se hinchan con el semen y se produce la 
voluntad de eyacularlo hacia el objeto al que tiende con fuerza la ardorosa pasión, 
ansiando aquel cuerpo del que el alma está herida de amor.

(Traducción de Roca Meliá en Lucrecio, 1990, pp. 260-261)

3.5. Denuesto y consecuencias indeseables de la castidad obligada 

Don Nicolás explica que la pulsión sexual es inherente a la naturaleza humana 
(I 75-98). Cuando se intenta reprimir mediante la castidad forzada, los individuos 
recurren a la masturbación (I 88-90) o, si no, experimentan una polución nocturna 
(I 93-98). Es significativo que Lucrecio hubiera descrito también una polución noc-
turna en sueños, provocada igualmente por la acumulación de semen en el organismo 
del joven casto (IV 1030-1036)11: 

Otro, incauto, en nocturna complacencia 
sin que al sueño hacer pueda resistencia 
despierta humedecido, la blancura 	 95 
de la ropa interior contaminada, 
sin propio vaso, en fin, desperdiciada 
la sustancia vital capaz de vida.

(Fernández de Moratín, Arte de las putas I 75-98)

tum quibus aetatis freta primitus insinuatur	 1030 
semen, ubi ipsa dies membris matura creavit, 
conveniunt simulacra foris e corpore quoque, 
nuntia praeclari vultus pulchrique coloris, 
qui ciet inritans loca turgida semine multo, 
ut quasi transactis saepe omnibu’ rebu’ profundant	 1035 
fluminis ingentis fluctus vestemque cruentent.

(Lucrecio IV 1030-1036, en Lucrecio, 1922)

También los jóvenes a los que comienza a manifestarse el semen en el vigor de la 
adolescencia, cuando la edad en sazón lo ha formado en sus miembros, les acuden 
desde el exterior, por todos lados, simulacros de cuerpos que presentan rostros bri-
llantes y una tez hermosa que, excitándoles, provocan en las partes túrgidas abun-
dante semen de modo que, como si hubiesen consumado el acto, derraman con 
frecuencia gran efusión de líquido manchando el vestido.

(Traducción de Roca Meliá en Lucrecio, 1990, p. 260)

11  También Horacio cuenta en los versos 82-85 de su Sátira I 5 (la llamada Iter Brundisi-
num) cómo concertó una cita con una meretriz para una noche, pero ella no se presentó y él tuvo una 
polución nocturna.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

2

3.6. Ridiculización del enamorado rendido

Moratín presenta en términos despectivos y patéticos la figura del amante 
de ronda y excluido a las puertas de la amada (I 491-498), el famoso exclusus ama-
tor, en la medida en que esta figura representa al enamorado comprometido y ren-
dido, que persigue indignamente a la amada. Para esta crítica seguía la postura de 
Lucrecio (IV 1177-1179), quien forjó la etiqueta de exclusus amator, y de Horacio, 
que usó la misma etiqueta (Sátiras II 3, 259-264):

¿Y habrá caritativa providencia 
mejor que el encontrar una muchacha 
que a su gusto le dé pronta licencia, 
sin costarle millares de pisadas, 
postes, suspiros, lágrimas, ternezas, 	 495 
escrúpulos, regalos y paseos, 
estar al tocador todos los días 
y la noche pasarla en galanteos?

(Fernández de Moratín, Arte de las putas I 491-498)

at lacrimans exclusus amator limina saepe 
floribus et sertis operit postisque superbos 
unguit amaracino et foribus miser oscula figit;

(Lucrecio IV 1177-1179, en Lucrecio, 1922)

En cambio, su amante, al que ha dejado en la calle, llorando, cubre a menudo de 
flores y guirnaldas el umbral y perfuma con mejorana la altiva puerta, y en su des-
gracio estampa besos a la entrada;

(Traducción de Roca Meliá en Lucrecio, 1990, p. 265)

3.7. Invitación a la promiscuidad sexual

Moratín recomienda la promiscuidad sexual, para no concentrar el afecto 
amoroso en ninguna mujer concreta (II 59-67). En ello, sigue de cerca las recomenda-
ciones de Lucrecio (IV 1063-1072) y de Horacio (Sátiras I 2, 116-119; II 7, 47-52).

Y así es bien conocerlas como quiera; 
pero el grande arte de la putería 	 60 
reprueba todo amor: sé conmisero, 
tendrás tu corazón y tu dinero 
por tuyo siempre y el supremo gusto 
de andar catando caldos diferentes 
y probar cuantas mozas van al Prado 	 65 
sin peligro de verte empalagado, 
pues siempre salsa fue la diferencia.

(Fernández de Moratín, Arte de las putas II 59-67)



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

3

sed fugitare decet simulacra et pabula amoris 
absterrere sibi atque alio convertere mentem 
et iacere umorem coniectum in corpora quaeque		  1065 
nec retinere, semel conversum unius amore, 
et servare sibi curam certumque dolorem.

(Lucrecio IV 1063-1067, en Lucrecio, 1922)

Mas es preciso rehuir los simulacros y desviar el incentivo del amor, concentrar la 
mente en otro objeto y depositar la savia acumulada en un cuerpo cualquiera, sin 
retenerla concentrada en el amor de uno solo y reservarse para sí la angustia y el dolor.

(Traducción de Roca Meliá en Lucrecio, 1990, p. 261)

3.8. La sexualidad en la Edad de Oro

También Moratín introduce un rememoración de la época legendaria de la 
humanidad que llamamos Edad de Oro (II 13-27), en la que, según el poeta, existía 
el amor libre y se mantenían relaciones sexuales sin transacción12. Después surgió 
la codicia, por parte de las mujeres, de cobrar por el sexo (aunque el medio de pago 
no fuera el dinero, todavía inexistente, sino humildes frutos como «castañas y bello-
tas»). Así pues, el relato funciona como mito etiológico para explicar la instauración 
de la prostitución, para desgracia de los hombres pobres:

Si la simple y feliz Naturaleza 
durara en la inocencia primitiva, 
fuera inútil entonces la riqueza. 	 15 
Cada cual dio de balde antiguamente 
lo que dio para ser comunicable 
Naturaleza y, yendo lentamente 
el interés y la maldad creciendo, 
a trueque de castañas y bellotas, 	 20 
el amor en las selvas resonantes 
los cuerpos juntó allí de los amantes. 
Mas la codicia femenil a horrendo 
punto llegó. Muy mal las ha enseñado 
el hispano Alejandro de las putas, 	 25 
llenólas de oro, ya que no de leche, 
y mala obra a los pobres ha causado.

(Fernández de Moratín, Arte de las putas II 13-27)

Es cierto, como señala Cristóbal López, que Ovidio trató también sobre 
el mito de la Edad de Oro, aplicado a las relaciones eróticas (Ars amatoria II 467-

12  Para el tipo de amor y de sexualidad que los humanos primitivos practicaban durante la 
Edad de Oro, véanse Traver Vera (2011a) y Laguna Mariscal (2020, pp. 126-128).



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

4

488), en un pasaje donde habla del origen del amor para todas las especies animales, 
por instinto natural y sin necesidad de maestro. Pero es posible detectar una mayor 
coincidencia y cercanía entre el relato de Moratín y el extenso pasaje que Lucrecio 
dedicó a la época primitiva de la humanidad (V 988-1457), que funciona como un 
auténtico tratado de antropología. Dentro de esa amplia sección, el epicúreo romano 
describe cómo era la sexualidad de nuestros primitivos ancestros, en unos versos ya 
citados (V 962-965), donde se afirma que las uniones sexuales se efectuaban por 
simple deseo, por la fuerza o, finalmente, previo pago de un precio frugal (bellotas, 
bayas y peras). Como puede apreciarse, el hilo de la argumentación (del amor libre 
al sexo mercenario) es muy similar en Lucrecio y en Nicolás Fernández de Moratín.

4. CONCLUSIONES

La ética epicúrea, en su busca de la felicidad mediante el sosiego emocional 
(ataraxia), era contraria al amor romántico, al matrimonio y a la procreación de hijos, 
al considerar estas actitudes factores de preocupación. Como alternativa para satis-
facer las pulsiones sexuales, los epicúreos recomendaban mantener relaciones espo-
rádicas, promiscuas y sin establecimiento de lazos afectivos con prostitutas o parejas 
ocasionales. Diferentes autores se hacen eco en Roma de esta posición epicúrea res-
pecto al amor y al sexo (Terencio, Lucilio, Filodemo de Gádara, Propercio), pero 
fueron Lucrecio y Horacio los principales poetas romanos que transmiten en su obra 
estos postulados. Lucrecio pretendió ser en Roma el apóstol de la doctrina epicúrea 
mediante su poema didáctico De rerum natura: pues bien, dedica un pasaje muy 
extenso y vehemente a la diatriba contra el amor (IV 1045-1191). Algunos motivos 
relevantes de la diatriba lucreciana contra el amor son la explicación fisiológica de 
la génesis del deseo amoroso; la recomendación de tener relaciones promiscuas con 
variadas parejas (volgivaga Venus); la descripción del acto sexual entre enamorados 
como intrínsecamente frustrante; los males inherentes al amor correspondido y no 
correspondido; y las medidas que es necesario tomar, a manera de remedia amoris, 
para no incurrir en el enamoramiento.

Por su parte, Horacio expone en tres amplios pasajes de las Sátiras su con-
cepción sobre el amor apasionado. Su postura es contraria a la seducción amorosa. 
Disuade de mantener relaciones adúlteras con matronas romanas y, en realidad, de 
cualquier relación amorosa que conlleve implicación emocional. El amor y la seduc-
ción se consideran perniciosos para la estabilidad emocional y, consiguientemente, 
para la consecución de la felicidad. La alternativa «sana» (es decir, filosóficamente 
sensata) es el recurso a la parabilis Venus facilisque, entendiendo por tal denominación 
el sexo promiscuo y sin implicación emocional con prostitutas o parejas ocasionales.

Los principios que subyacen a esta actitud son de origen epicúreo y fueron 
transmitidos en la Grecia helenística y en Roma por variados autores (comediógra-
fos griegos de la Comedia Media y Nueva, Terencio, Lucilio, Filodemo de Gádara y 
Propercio), pero principalmente por Lucrecio (IV 1045-1191), quien a su vez fue la 
referencia doctrinal de Horacio. A su vez, Horacio y Lucrecio se erigieron en mode-
los para tratamientos posteriores, como el de Nicolás Fernández de Moratín. En la 



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

5

cultura española del siglo xviii se desarrolló una actitud de sensualismo libertino, 
como condensación de influencias inglesas (la filosofía empirista de John Locke), 
francesas y clásicas, que tuvo gran reflejo y desarrollo en la literatura erótica (con 
cultivadores como Juan Meléndez Valdés, Félix María de Samaniego, José Cadalso 
y los dos Moratines) y también en las artes plásticas (en las que se ha hablado de un 
«erotismo rococó»). 

En ese contexto, Moratín padre (don Nicolás) escribió un poema didáctico 
titulado el Arte de las putas, que retoma el género (didáctico) y muchos motivos del 
Ars amatoria de Ovidio, como fue debidamente apuntado por los estudiosos (Cris-
tóbal López, 1986). Sin embargo, era necesaria una investigación sistemática sobre la 
recepción del epicureísmo romano como Lucrecio y Horacio en el Arte de Moratín. 
Se ha podido determinar que Moratín conocía los textos de Lucrecio y de Horacio, 
y que asimila creativamente varios motivos, como la invocación inicial a Venus; la 
postura contraria al matrimonio; el consejo a los jóvenes de que recurran a prostitu-
tas, en lugar de corromper a mujeres decentes; la explicación materialista y fisioló-
gica del origen del deseo amoroso; la descripción de una polución nocturna, como 
consecuencia de la castidad sexual forzada; la descalificación del amante implicado 
emocionalmente y que actúa como un exclusus amator; la recomendación a mante-
ner relaciones promiscuas, sin concentrar el afecto sobre ninguna mujer concreta; y, 
finalmente, la rememoración de una Edad de Oro o etapa primitiva de la humani-
dad, en la que existía un amor libre hasta que se implantó el sexo mercenario. 

Nicolás Fernández de Moratín no recurre a estos motivos y postulados epi-
cúreos como mero ornato retórico o en un alarde de erudición, sino para dar cauce 
expresivo a sus ideas sobre erotismo y sexualidad. Cabe postular que las tres posi-
ciones ideológicas que pretendió integrar en el poema son su visión hedonista de la 
vida, en el contexto de la ética sensualista del siglo xviii; su perspectiva androcén-
trica y misógina, ya que se atiende primordialmente a los intereses y necesidades 
de los hombres, mientras que se toma a las mujeres como objeto de explotación; y 
un propósito didáctico y aleccionador, propio de la poesía cívica ilustrada. En cual-
quier caso, en el presente trabajo hemos realizado un estudio de caso que muestra, 
una vez más, la relevancia de la cultura clásica grecolatina para entender la cultura 
occidental moderna.

Recibido: 30.6.2024; aceptado: 19.3.2025.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

6

BIBLIOGRAFÍA

Alvar Ezquerra, Antonio (1997). Los Epodos eróticos de Horacio y los inicios de la elegía latina. Estu-
dios Clásicos, 39 (111), 7-26.

Braund, Susanna (2010). The Metempsychosis of Horace: the Reception of the Satires and Epistles. 
En Gregson Davis (Ed.), A Companion to Horace (pp. 367-390). Wiley-Blackwell. https://
doi.org/10.1002/9781444319187.ch18.

Brennan, Tad (1996). Epicurus on Sex, Marriage, and Children. Classical Philology, 91 (4), 346-352. 
https://doi.org/10.1086/367525.

Brioso, Máximo (1991). Antología de la poesía erótica de la Grecia Antigua. El Carro de la Nieve.

Brown, P. Michael (1993). Horace. Satires I. Aris y Phillips.

Brown, Robert D. (1987). Lucretius on Love and Sex. E.J. Brill. https://doi.org/10.1163/9789004450868.

Carnero, Guillermo (1983). Erotismo, didactismo y melancolía en la poesía del siglo xviii. En Miguel 
Casado Mozo (Ed.), La cara oscura del siglo de las luces (pp. 65-94). Fundación Juan March-
Cátedra.

Carnero, Guillermo (2000). La oposición entre el campo y la ciudad en Meléndez Valdés. En Home-
naje a José María Martínez Cachero. Investigación y crítica. Vol. II (pp. 357-392). Universi-
dad de Oviedo.

Caso González, José (1989). La poesía comprometida de Meléndez Valdés. En La literatura espa-
ñola de la Ilustración: homenaje a Carlos III (pp. 53-72). Cursos de Verano, El Escorial 1988. 
Universidad Complutense.

Chilton, Cornelius W. (1960). Did Epicurus approve of Marriage? A study of Diogenes Laertius X, 
119. Phronesis, 5, 71-74. https://doi.org/10.1163/156852860X00171.

Coffey, Michael (1976). Roman Satire. Methuen y Co.

Copley, Frank O. (1956). Exclusus amator. A Study in Latin Love Poetry. American Philological Asso-
ciation.

Correa Ramón, Antonio (2009). Es bueno aquello que produce placer: un ejemplo de (sub)literatura 
galante española, o a la moralidad por la risa. En John Andrew y Stephen Roberts (Eds.), 
Obra en Marcha. Ensayos en Honor de Richard A. Cardwell (pp. 20-35). Critical, Cultural 
and Communications Press. 

Cristóbal López, Vicente (1986). Nicolás Fernández de Moratín, recreador del Arte de amar. Dicenda. 
Cuadernos de Filología Hispánica, 5, 73-87.

Cuiñas Gómez, María (9 de julio de 2014). La poesía erótica española ilustrada (2). El Arte de Nico-
lás Fernández de Moratín (I). Rinconete. https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/
julio_14/09072014_01.htm.

Cuiñas Gómez, María (23 de julio de 2014). La poesía erótica española ilustrada (3). El Arte de Nico-
lás Fernández de Moratín (II). Rinconete. https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/
julio_14/23072014_01.htm.

Cuiñas Gómez, María (2 de septiembre de 2014). La poesía erótica española ilustrada (4). El Arte de 
Nicolás Fernández de Moratín (III): léxico y estilo. Rinconete. https://cvc.cervantes.es/el_rin-
conete/anteriores/septiembre_14/02092014_01.htm.

https://doi.org/10.1002/9781444319187.ch18
https://doi.org/10.1002/9781444319187.ch18
https://doi.org/10.1086/367525
https://doi.org/10.1163/9789004450868
https://doi.org/10.1163/156852860X00171
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/julio_14/09072014_01.htm
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/julio_14/09072014_01.htm
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/julio_14/23072014_01.htm
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/julio_14/23072014_01.htm
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/septiembre_14/02092014_01.htm
https://cvc.cervantes.es/el_rinconete/anteriores/septiembre_14/02092014_01.htm


R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

7

Deanda-Camacho, Elena (2022). El imperio genital: misoginia y falocentrismo en la anónima Caraji-
comedia (1519) y el Arte de putear de Nicolás Fernández de Moratín (1775-1777). En Ofen-
siva a los oídos piadosos. Obscenidad y censura en la poesía española y novohispana del siglo xviii 
(pp. 67-116). Iberoamericana Vervuert.

Fernández de Moratín, Nicolás (1821). Obras póstumas de D. Nicolás Fernández de Moratín. Imprenta 
de la Viuda de Roca.

Fernández de Moratín, Nicolás (1898). Arte de las putas. Poema. S. e.

Fernández de Moratín, Nicolás (1977). Nicolás Fernández de Moratín. Arte de las Putas. M. Fer-
nández Nieto (Ed.). Siro.

Fernández de Moratín, Nicolás (2012). Nicolás Fernández de Moratín. Arte de las putas. V. Orazi 
(int. ed. trad.). Edizione dell’Orso.

Fraenkel, Eduard (1957). Horace. Clarendon Press.

García García, María Ángeles (1997). La erótica de la razón en la poesía de Meléndez Valdés. De 
Anacreonte a Locke. En Antonio Cruz Casado (Ed.), El cortejo de Afrodita. Ensayos sobre lite-
ratura hispánica y erotismo (pp. 159-172). Universidad de Málaga.

García Gual, Carlos (1981). Epicuro. Alianza Editorial.

García Montero, Luis (2000). El sexto día. Historia íntima de la poesía española. Debate.

Garrison, Daniel H. (1978). Mild Frenzy. A Reading of the Hellenistic Love Epigram. Franz Steiner.

Genette, Gérard (1982). Palimpsestes. La littérature au second degré. Éditions du Seuil.

Gies, David T. (1980). El cantor de las doncellas y las rameras madrileñas: Nicolás Fernández de Mora-
tín en El arte de las putas. En Andrew M. Gordon y Evelyn Rugg (Eds.) y Rafael Lapesa (Intr.), 
Actas del Sexto Congreso Internacional de Hispanistas celebrado en Toronto del 22 al 26 agosto 
de 1977 (pp. 320-323). Asociación Internacional de Hispanistas / University of Toronto.

Gies, David T. (1999a). El XVIII porno. En Giuseppe Calabrò (Ed.), Signoria di parole. Studi offerti a 
Mario Di Pinto (pp. 299-310). Liguori Editore / Consorcio Editoriale Friedericiana.

Gies, David T. (1999b). Sensibilidad y sensualismo en la poesía dieciochesca. En Guillermo Carnero, 
Ignacio Javier López y Enrique Rubio (Eds.), Ideas en sus paisajes: Homenaje al profesor Rus-
sell P. Sebold (pp. 215-224). Universidad de Alicante.

Gies, David T. (2004). Más sobre el erotismo rococó en la poesía española del XVIII. En Isaac Lerner, 
Roger Nival y Alicia Alonso (Eds.), Actas del XIV Congreso de la Asociación Internacional de 
Hispanistas. New York, 16-21 de julio de 2001 (pp. 3-28). Juan de la Cuesta.

Gigante, Marcello (1993). Una misura per l’amore. Lettura della satira seconda del primer libro. Edizione 
Osanna Venosa.

Haidt, Rebecca. (1998). Embodying enlightenment: Knowing the body in eighteenth-century Spanish lit-
erature and culture. St. Martin’s Press.

Horacio (1901). Q. Horati Flacci Opera. Edward C. Wickham (Ed.). Oxford Classical Texts.

Horacio (1993). Horace. Satires II. Margaret Muecke (Ed. y com.). Aris and Phillips.

Horacio (2008). Horacio. Sátiras. Epístolas. Arte poética. José Luis Moralejo (Trad.). Gredos.

Kassel, Rudolf y Austin, Colin (1983-). (Eds.). Poetae comici Graeci. Walter de Gruyter.

Laguna Mariscal, Gabriel (1992). Estacio, Silvas III. Introducción, edición crítica, traducción y comen-
tario. Fundación Pastor de Estudios Clásicos / Servicio de Publicaciones de la Universidad 
de Sevilla.



R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

8

Laguna Mariscal, Gabriel (1994). Invitación al matrimonio: En torno a un pasaje estaciano (Silv. I 
2, 161-200). Emerita, 62 (2), 263-288. https://doi.org/10.3989/emerita.1994.v62.i2.391.

Laguna Mariscal, Gabriel (1998). La poesía epigramática griega en su relación con la literatura romana: 
El tema amoroso. En Manuel Brioso y Francisco Javier González Ponce (Eds.), Actitudes lite-
rarias en la Grecia romana (pp. 93-121). Pórtico.

Laguna Mariscal, Gabriel (2000). Cosas que procuran una vida feliz: Contenido y fortuna literaria 
del epigrama X 47 de Marcial. En Homenaje a la profesora Carmen Pérez Romero (pp. 321-
338). Universidad de Extremadura.

Laguna Mariscal, Gabriel (2012). Horacio y el sexo: Amor y seducción en la poesía de Horacio. Phi-
lologica Canariensia, 20, 93-114. https://doi.org/10.20420/PhilCan.2014.0021.

Laguna Mariscal, Gabriel (2014). La seducción en las Sátiras de Horacio: Acercamiento tematoló-
gico y comparatista. En Paloma Cifre Wibrow y María González de Ávila (Eds.), Culturas de 
la seducción (pp. 123-132). Ediciones Universidad de Salamanca.

Laguna Mariscal, Gabriel (2017). «Cosas que hacen que valga la pena vivir»: De Marcial a Christo-
phe Plantin. En Carmen Oñoro Otero y Daniel M. Sáez Rivera (Eds.), Recherches 18: Voix et 
voies multiples: citations, emprunts et transpositions dans la culture, le langage et les arts / Voces y 
vías múltiples: citas, préstamos y transposiciones en la cultura, la lengua y las artes (pp. 55-74). 
Université de Strasbourg. https://doi.org/10.4000/cher.2684.

Laguna Mariscal, Gabriel (2020). Neopaganismo gay: El Mundo Clásico como utopía homosexual en 
Luis Cernuda, Juan Bernier y Jaime Gil de Biedma. Estudios Clásicos, 157, 111-149. https://
www.estudiosclasicos.org/wp-content/uploads/EClas-157-2020-4.Laguna-Mariscal.pdf.

Laguna Mariscal, Gabriel (2021). «Material girl in a material world»: Bonjour tristesse de Françoise 
Sagan comme roman philosophique épicurien. Littératures, 84 (1), 187-202. https://doi.
org/10.4000/litteratures.3308.

Lausberg, Heinrich (1966). Manual de retórica literaria (Vol. 2). Gredos.

Lledó, Emilio (1995). El epicureísmo. Taurus.

Lucrecio (1922). Lucreti de rerum natura libri sex. Cyril Bailey (Ed.). Oxford Classical Texts.

Lucrecio (1990). T. Lucrecio Caro. La naturaleza. Ignacio Roca Meliá (Trad.). Akal Clásica.

Marcet Rodríguez, Vicente José (2020). El léxico erótico en la poesía dieciochesca y decimonónica: 
Selección de voces. Cuadernos del Instituto Historia de la Lengua, 13, 189-215. https://doi.
org/10.58576/cilengua.vi13.30.

Martínez Sariego, Mónica María (2006). Adiós, amigas, próspero viaje: Ecos misóginos de la Sátira 
VI de Juvenal en la Proclama de un solterón de Vargas Ponce. En Antonio Alvar Ezquerra y 
José Francisco González Castro (Eds.), Actas del XI Congreso Español de Estudios Clásicos (Vol. 
III, pp. 763-772). Ediciones Clásicas.

Martínez Sariego, Mónica María (2023). ¡Pues ver y desear, señora put*! De un soneto atribuido a 
Quevedo a la actual ciberviolencia sexual. En Teresa Aránguez Sánchez Oana Olariu (Eds.), 
Ensayos ciberfeministas (pp. 188-203). Dykinson.

Martínez Sariego, Mónica María (2024). The joy of today: On the steps of the Carpe diem topos in 
Early Modern English Poetry. The Publishing Spot.

Mauzi, Robert (1969). L’idée du bonheur au xviiie siècle. Armand Colin.

Morel, Pierre-Marie (2019). Sexe, amour et politique chez Lucrèce. Philosophie Antique, 19, 57-84. 
https://doi.org/10.4000/philosant.3093.

https://doi.org/10.3989/emerita.1994.v62.i2.391
https://doi.org/10.20420/PhilCan.2014.0021
https://doi.org/10.4000/cher.2684
https://www.estudiosclasicos.org/wp-content/uploads/EClas-157-2020-4.Laguna-Mariscal.pdf
https://www.estudiosclasicos.org/wp-content/uploads/EClas-157-2020-4.Laguna-Mariscal.pdf
https://doi.org/10.4000/litteratures.3308
https://doi.org/10.4000/litteratures.3308
https://doi.org/10.58576/cilengua.vi13.30
https://doi.org/10.58576/cilengua.vi13.30
https://doi.org/10.4000/philosant.3093


R
EV

IS
TA

 D
E 

FI
LO

LO
G

ÍA
, 5

1;
 2

02
5,

 P
P.

 2
55

-2
79

2
7

9

Moreno Soldevila, Rosario (2011). Locura de amor. En Rosario Moreno Soldevila (Ed.), Diccio-
nario de motivos amatorios en la literatura latina (siglos III a.C.-II d.C.) (pp. 245-248). Uni-
versidad de Huelva.

Pinto, Mario Di (1980). L’osceno borghese (Note sulla letteratura erotica spagnola nel Settecento). 
En Codici della trasgressività in area ispanica. Atti del Convegno di Verona 12-14 giugno 1980 
(pp. 177-192). Università degli Studi di Padova.

Polt, John H. R. (1987). Poesía del Siglo xviii. Castalia.

Quevedo, Francisco de (1990). Poesía original completa. José Manuel Blecua (Ed.). Planeta.

Ramírez de Verger, Antonio (1989). Propercio. Elegías. Gredos.

Reyes, Ricardo (1989). Presentación. En Poesía erótica de la Ilustración española. Antología. El Carro 
de la Nieve.

Ribao Pereira, María (2001). Amor y pedagogía en el Arte de las putas, de N. Fernández de Mora-
tín. Cuadernos de Estudios del Siglo xviii, 10-11, 155-174. https://doi.org/10.17811/cesx-
viii.10-11.2001.155-174.

Rudd, Nicholas (1966). The satires of Horace. Cambridge University Press.

Rudd, Nicholas (1988). Themes in Roman satire. Duckworth.

Sanchis Llopis, Juan, Montañés Gómez, Rafael, y Pérez Asensio, José (2007). Fragmentos de la 
Comedia Media. Gredos.

Sider, David (1997). The epigrams of Philodemos: Introduction, text, and commentary. Oxford Univer-
sity Press. https://doi.org/10.1093/oso/9780195099829.001.0001.

Socas, Francisco (1985). Venus volgivaga o El amor tornadizo y plebeyo. Eranos, 2, 7-17.

Thornton, Bruce S. (1997). Eros: The myth of ancient Greek sexuality. Westview Press.

Traver Vera, Ángel Jacinto (2009). Lucrecio en España [Tesis doctoral, Universidad de Extremadura].

Traver Vera, Ángel Jacinto (2011a). Edad de Oro. En Rosario Moreno Soldevila (Ed.), Diccionario 
de motivos amatorios en la literatura latina (siglos III a.C.-II d.C.) (pp. 156-157). Universi-
dad de Huelva.

Traver Vera, Ángel Jacinto (2011b). Ronda de amor. En Rosario Moreno Soldevila (Ed.), Dicciona-
rio de motivos amatorios en la literatura latina (siglos III a.C.-II d.C.) (pp. 371-374). Univer-
sidad de Huelva.

Traver Vera, Ángel Jacinto (2023). Lucrecio en España. Servicio de Publicaciones de la Universidad 
de Huelva -UCOPress.

Williams, Gordon (1969). The third book of Horace’s Odes. Oxford University Press.

Zavala, Iris M. (1983). Inquisición, erotismo, pornografía y normas literarias en el siglo xviii. ALE, 
2, 509-530. https://doi.org/10.14198/ALEUA.1983.2.25.

Zavala, Iris M. (1984). Viaje a la cara oculta del setecientos. Nueva Revista de Filología Hispánica, 43 
(1), 4-33. https://doi.org/10.24201/nrfh.v33i1.573.

https://doi.org/10.17811/cesxviii.10-11.2001.155-174
https://doi.org/10.17811/cesxviii.10-11.2001.155-174
https://doi.org/10.1093/oso/9780195099829.001.0001
https://doi.org/10.14198/ALEUA.1983.2.25
https://doi.org/10.24201/nrfh.v33i1.573



